
“Quando me descobri negra”
ensino de História afro-brasileira
 e identidade a partir da literatura

Rosiane Pereira Viscovini



CIP – CATALOGAÇÃO NA PUBLICAÇÃO

V824q  

Quando me descobri negra: ensino de história afro-brasileira e identidade 
a partir da literatura / Rosiane Pereira Viscovini.  – Cáceres: Editora 
UNEMAT, 2025.  160 p.

ISBN: 978-85-7911-303-1 (Documento digital)
DOI: 10.30681/978-85-7911-303-1 

1. Literatura Feminina Negra. 2. Ensino de História Decolonial. 
3. Identidade Étnico-Racial. I. Quando me descobri negra. II. Rosiane 
Pereira Viscovini.

CDU 82.09-055.2(=013)

Bibliotecário Walter Clayton de Oliveira – CRB-1/2049.

https://unemat.br/site/editora/publicacao/2025-quando-me-descobri-negra-ensino-de-historia-afro-brasileira-e-identidade-a-partir-da-literatura



“QUANDO ME DESCOBRI NEGRA”
ensino de História afro-brasileira  
e identidade a partir da literatura

Rosiane Pereira Viscovini 

Cáceres - MT

2025

https://unemat.br/site/ed
https://unemat.br


TITULARES

Josemir Almeida Barros 
Universidade Federal de Rondônia - Unir 

Laís Braga Caneppele 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat

Fabrício Schwanz da Silva 
Universidade Federal do Paraná - UFPR

Gustavo Rodrigues Canale 
 Universidade Federal de Mato Grosso - UFMT

Greciely Cristina da Costa 
Universidade Estadual de Campinas - Unicamp

Edson Pereira Barbosa 
Universidade Federal de Mato Grosso - UFMT

Rodolfo Benedito Zattar da Silva 
Universidade Federal de Mato Grosso - UFMT

Cácia Régia de Paula 
Universidade Federal de Jataí - UFJ

Nilce Vieira Campos Ferreira 
Universidade Federal de Mato Grosso - UFMT

Marcos Antonio de Menezes 
Universidade Federal de Jataí - UFJ

Flávio Bezerra Barros 
Universidade Federal do Pará - UFPA

Luanna Tomaz de Souza 
Universidade Federal do Pará - UFPA

SUPLENTES

Judite de Azevedo do Carmo 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat

Rose Kelly dos Santos Martinez Fernandes 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat

Maria Aparecida Pereira Pierangeli 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat

Célia Regina Araújo Soares 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat 

Nilce Maria da Silva 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat

Rebeca Caitano Moreira 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat

Jussara de Araújo Gonçalves 
Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat

Patrícia Santos de Oliveira 
Universidade Federal de Viçosa - UFV

PRESIDENTE

Maristela Cury Sarian
CONSELHO EDITORIAL

Portaria nº 1629/2023



PRODUÇÃO EDITORIAL

EDITORA UNEMAT 2025

Copyright © Rosiane Pereira Viscovini, 2025.

A reprodução não autorizada desta publicação,  
por qualquer meio, seja total ou parcial,  

constitui violação da Lei nº 9.610/98. 

Esta obra foi submetida à avaliação  
e revisada por pares.

Reitora: Vera Lucia da Rocha Maquêa

Vice-reitor: Alexandre Gonçalves Porto

Assessora de Gestão da Editora e das Bibliotecas: Maristela Cury Sarian

Imagens da capa: Rosiane Pereira Viscovini

Capa: Rosiane Pereira Viscovini

Diagramação: Potira Manoela de Moraes

Preparação do original: Juliete Pereira Gabriel Luzini

Revisão: Rodolfo Morais de Andrade

EDITORA UNEMAT
Av. Tancredo Neves, 1095, Cavalhada III
Cáceres - MT | CEP 78217-900
editora@unemat.br | www.unemat.br

https://unemat.br/site/ed
https://www.abeu.org.br
https://unemat.br


SUMÁRIO

Prefácio...............................................................................................8

Apresentação.....................................................................................13

Capítulo 1

O movimento negro e a importância do ensino de História  
na efetivação da Lei n.º 10.639/03: trajetórias, desafios  
e perspectivas na educação afro-brasileira......................................15

1.1 Implementação da Lei n.º 10.639/03: possibilidades  
e desafios na promoção da educação afro-brasileira.....................36

1.2 Educação afro-brasileira em Mato Grosso: diálogos  
e reflexões entre a efetivação da Lei n.º 10.639/03,  
os documentos estaduais e a BNCC..............................................49

Capítulo 2

Protagonismo e feminismo negro:  
uma história de resistências e conquistas........................................70

2.1 Entre lutas e resistências:  
a situação da mulher negra no Brasil.............................................75

2.2 Além da margem: literatura feminina  
negra como resistência e protagonismo........................................80

2.3 Vozes silenciadas: a importância  
da literatura feminina negra........................................................103



Capítulo 3

Quando me descobri negra: vozes de Bianca Santana  
e outras mulheres na construção da identidade.............................105

3.1 Identidade e representatividade em todos os espaços...........112

3.2 Entre a reinvenção e a resistência:  
as faces do racismo na sociedade contemporânea......................120

3.3 Segregação racial ilegal, mas enraizada  
no imaginário social....................................................................134

3.4 Desigualdades socioeconômicas  
no Brasil contemporâneo.............................................................138

3.5 Narrativas ressignificadas:  
por uma outra perspectiva da história afro-brasileira...................141

Considerações finais.......................................................................144

Referências......................................................................................148

Sobre a autora.................................................................................160



8

PREFÁCIO

DOI: 10.30681/978-85-7911-303-1.prefacio 

A gente não nasce negro, a gente se torna 
negro. É uma conquista dura, cruel e que se 

desenvolve pela vida da gente afora. Aí entra a 
questão da identidade que você vai construindo. 

Essa identidade negra não é uma coisa pronta, 
acabada. Então, para mim, uma pessoa negra 
que tem consciência de sua negritude está na 
luta contra o racismo. As outras são mulatas, 

marrons, pardos etc.

(Trecho do depoimento de Lélia Gonzales, 1988)

A obra de Rosiane Pereira Viscovini é uma importante 

contribuição para a promoção de uma educação antirracista 

comprometida com a redução das desigualdades sociais e 

a aplicabilidade da Lei n.º 10.639, de 9 de janeiro de 2003, 

uma vez que o combate ao racismo estrutural, epistêmico, 

institucional deve partir de uma educação não só doméstica, 

mas principalmente escolar, planejada e pensada para 

promover mudanças sociais. Nessa perspectiva, o texto 

de Rosiane torna-se um importante instrumento na luta do 

movimento negro, em especial para o movimento de mulheres 

negras, ao trazer para o centro do debate acadêmico a pauta 

da representatividade feminina negra.

Em um diálogo interdisciplinar entre ensino de História 

e Literatura afro-brasileira, a obra toca em temas como 

https://unemat.br/site/editora/publicacao/2025-quando-me-descobri-negra-ensino-de-historia-afro-brasileira-e-identidade-a-partir-da-literatura



9

Prefácio

interseccionalidade, sororidade, protagonismo feminino negro 

e identidade feminina negra de uma forma sensível e profunda 

pela perspectiva de uma mulher negra, mãe de duas meninas, 

professora de História da rede básica de ensino do estado de 

Mato Grosso, mestra em Ensino de História e, portanto, uma 

pessoa comprometida com a causa e as pautas de tantas 

outras mulheres negras que foram invisibilizadas na escrita de 

uma história única. 

Comprometida com a escrita de uma história feminina, 

plural e diversa, esta é também uma obra de resistência, um 

ato político, que abre espaço para a escuta de falas coletivas, 

existências apagadas e lutas presentes. Como aponta Paulo 

Freire (2018), não há saber mais ou saber menos, há saberes 

diferentes e, assim, educar nosso olhar para o crescimento 

coletivo é um exercício para enxergar além do que nos é 

apresentado pelas histórias únicas.

A obra é um convite para o(a) leitor(a) ousar olhares outros. 

Pois um olhar é somente um ponto, iniciado pelas experiências 

de vida que cada um de nós possui. Assim, a obra requisita 

de seu leitor o olhar atento para as feridas coloniais e ressalta 

que, como educadores, nossos olhares precisam caminhar 

por direções outras, horizontes outros, de maneira a ampliar as 

possibilidades de ser e estar no mundo que é diverso e plural.

Em cada escolha teórica, de temas e de objetos, 

Rosiane aponta caminhos decoloniais e traz conhecimentos 

históricos sobre a cultura afro-brasileira que, mesmo após 



10

Prefácio

mais de 20 anos da implementação da Lei n.º 10.639/2003, 

ainda correspondem aos temas marginalizados em sala de 

aula. O enfoque desta história é importante não apenas por 

promover a justiça social, mas fundamentalmente como via de 

compreensão de quem nós somos, como sujeitos constituídos 

ancestralmente também por esses povos, uma vez que a 

compreensão de nossa origem ancestral reside na diáspora 

africana para as Américas. Dessa forma, quando apreendemos 

sobre história e cultura africana e afro-brasileira, estamos nos 

conhecendo enquanto sujeitos, brasileiros e latino-americanos.

Entre os principais autores que compõem o referencial 

bibliográfico da obra estão: Stuart Hall, Grada Kilomba, 

Sandra Pesavento, Djamila Ribeiro, Alessandra Devulsky, 

Silvio Almeida, Kabengele Munanga, Nilma Lino Gomes, Lélia 

Gonzalez, Circe Bittencourt, Patrícia Hill Collins, Sirma Bilge, 

Angela Davis, Nelson Maldonado-Torres, Karla Akotirene e 

Evaristo Conceição. Uma escolha que reafirma o compromisso 

da autora com a práxis decolonial, uma vez que parte de lugares 

epistêmicos-ontológicos outros e cria inteligibilidades outras 

que nos levam a reconhecer e considerar outros espaços, 

territórios e historicidades. Um movimento que implica rupturas 

com os projetos de colonialidades que condicionaram por 

muito tempo nossa percepção sobre práticas dos sujeitos.

O objeto central de análise da autora é a obra literária 

Quando me descobri negra, de Bianca Santana, publicada 

em 2015, resultado de um processo de descoberta e 

fortalecimento da identidade negra da própria Bianca Santana, 



11

Prefácio

que se descobre negra aos 30 anos. Dessa forma, a obra 

de Santana é uma escrevivência, em que o processo de 

descoberta desta identidade passa pela revisão e compreensão 

de toda sua história, do local onde ela nasceu e cresceu; pela 

compreensão de sua estrutura familiar; pela aceitação estética 

e pelo pertencimento a uma luta ancestral.

Para problematizar tais questões, Rosiane faz um 

importante movimento historiográfico acerca do movimento de 

mulheres negras e do feminismo negro. Sem nenhuma intenção 

de homogeneizar tais movimentos, a autora aponta para os 

embates, demonstrando como estes são, antes, um campo de 

lutas. Dessa forma, a autora foca na diversidade como o ponto 

forte a ser considerado na análise dos mesmos. Como bem 

pontua Heloísa Buarque de Hollanda (2018, p. 242),

As diferenças entre mulheres e as demandas 
específicas que essas diferenças propõem 
são grandes e há muito se manifestam política 
ou teoricamente – mas, com certeza, sem a 
impressionante visibilidade que ganhou nesta 
quarta onda, especialmente com a explosão 
do feminismo negro e do transfeminismo, os 
movimentos de maior impacto desse momento, 
no meu ponto de vista. É verdade que nenhum 
dos dois surgiu agora, mas foram os mais 
contundentes na articulação de suas demandas 
de reconhecimento legal e social, bem como na 
proposição de novos imaginários políticos. 

Nesse sentido, a obra de Rosiane Pereira Viscovini é 

assertiva ao demonstrar que não há um movimento feminista 

universal entre todas as mulheres, pois há demandas 

específicas que precisam ser tratadas com as devidas 



12

Prefácio

diferenças, até mesmo pelo fato de que tratar o diferente 

como igual é contribuir para o aumento das desigualdades. No 

entanto, a obra se coloca como uma possibilidade de diálogo 

entre pessoas que pensam a educação não unicamente como 

um instrumento de sobrevivência pessoal, mas como uma via 

de transgressão (hooks, 2013).

A escolha por um objeto artístico é essencial para a 

compreensão e problematização do imaginário social sobre 

o descobrir-se negra e para mobilizar as sensibilidades que 

envolvem a representatividade feminina negra, um tema sensível 

e ainda muito doloroso que Rosiane aborda com muito respeito e 

comprometimento com as pautas dos movimentos de mulheres 

negras e do ensino de História. Uma obra que enfoca ensinar de 

um jeito que respeite e proteja os educandos é essencial para 

criar as condições necessárias para que o aprendizado possa 

começar do modo mais profundo e amoroso.

Boa leitura!

Cáceres-MT, agosto de 2025

Profª. Dra. Fernanda Martins da Silva1

(Universidade do Estado de Mato Grosso - Unemat)

1	 Doutora em História pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU) na linha de 
Linguagens, Estética e Hermenêutica. Professora de História e Cultura Africana e 
Afro-Brasileira da Faculdade de Ciências Humanas da Universidade do Estado de 
Mato Grosso (Unemat) e professora credenciada no Programa de Pós-Graduação 
em Ensino de História Núcleo Unemat. Atua na área de história da arte e da cultura, 
com ênfase nos estudos entre história, literatura e cultura afro-brasileira. Tutora do 
Grupo Pet – Afrofuturismo Ancestral.



13

APRESENTAÇÃO

Esta obra é resultado do trabalho de pesquisa 

desenvolvido ao longo do Mestrado Profissional em Ensino 

de História, pela Universidade do Estado de Mato Grosso 

(Unemat), campus Cáceres, a partir da linha de pesquisa 

“Linguagens e Narrativas Históricas: Produção e Difusão”, sob 

orientação da Professora doutora Fernanda Martins da Silva. 

Discutimos aqui a importância da literatura feminina negra na 

construção da identidade, com vistas a romper preconceitos 

e estereótipos arraigados no imaginário social, tendo o ensino 

de História na educação básica como fundamental para 

abordagens decoloniais.

Fizemos uma análise em torno do ensino de História 

quanto à presença da população negra na educação básica, 

buscando compreender a importância de políticas públicas 

empreendidas pelo Estado brasileiro, sobretudo a partir da 

organização e das reivindicações do movimento feminista 

negro.

Abordamos aqui, também, a necessidade do uso de 

literaturas femininas negras no contexto do ensino de História 

na educação básica a fim de proporcionar aos estudantes o 

conhecimento acerca da atuação e do protagonismo exercidos 

pela população negra, possibilitando a estes a identificação 



14

Apresentação

e construção de suas identidades bem como o rompimento 

com padrões eurocentrados – assim, dando ênfase a um 

ensino decolonial e fortalecendo a identidade étnica por meio 

da representatividade positiva atrelada a práticas que visam à 

redução das desigualdades sociais.

Discutimos aqui conceitos pertinentes e urgentes 

quanto à questão das relações étnico-raciais – como raça, 

racismo, colorismo, interseccionalidade e decolonialidade –, 

necessários para a compreensão do tema em questão, dada 

a sua complexidade.



15

Capítulo 1

O MOVIMENTO NEGRO  
E A IMPORTÂNCIA DO ENSINO  

DE HISTÓRIA NA EFETIVAÇÃO DA 
LEI N.º 10.639/03: TRAJETÓRIAS, 
DESAFIOS E PERSPECTIVAS NA 
EDUCAÇÃO AFRO-BRASILEIRA

O ensino de História nem sempre teve as características 

que possui hoje. Embora tenham suas problemáticas, os 

avanços foram significativos, sobretudo no que tange à questão 

da inserção da história e cultura africana e afro-brasileira nas 

instituições de ensino. Dito isso, faz-se necessário enfatizar a Lei 

n.º 10.639/03 (Brasil, 2003), promulgada no primeiro governo 

de Luiz Inácio Lula da Silva e que trata da obrigatoriedade em 

abordar a história e cultura afro-brasileira na educação básica. 

Essa lei é uma resposta à mobilização do movimento negro 

que, engendrado num contexto histórico que colocava o negro 

como sujeito inferior em relação ao branco, viu na educação 

uma saída para a reivindicação de direitos bem como a 



16

Capítulo 1

possibilidade de demonstrar à sociedade o quão desigual esta 

é – desigualdade essa baseada na questão racial.

No entanto, cabe aqui enfatizar que a diferenciação 

racial está posta desde o processo da diáspora africana, 

no qual, segundo Magali da Silva Almeida (2014, p. 133), 

a desumanização da população negra se colocou como 

“[...] parte de um amplo processo de dominação/opressão 

capitalista na consolidação dos Estados-nação e do 

colonialismo”. Entretanto, as teorias raciais ganharam ainda 

mais força no contexto do imperialismo, disseminando-se 

mundo afora e internalizando-se no imaginário social, tendo por 

sua vez adeptos e defensores. Além do mais, as teorias raciais 

atendem a interesses políticos, sendo uma arma poderosa 

para a destruição de nações, pois, segundo Gislene Aparecida 

dos Santos (2005, p. 46), “[n]o momento em que as teorias 

políticas ganham prática, o racionalismo encontra o racismo”.

Diante disso, as teorias racistas se difundiram, se 

enraizaram e continuam a provocar estragos profundos 

nas sociedades, dividindo-as, classificando-as e, 

consequentemente, infringindo os direitos humanos.

No entanto, é com a não aceitação da ideologia racial, 

que os movimentos sociais, fortalecidos a partir do século 

20, passam a reivindicar seus direitos, fazendo uso do meio 

político para tal. É a partir desse fortalecimento que ocorre a 

promulgação da Lei n.º 10.639/03, que embora tenha sido 

conquista do movimento negro, teve um apoio fundamental 



17

Capítulo 1

do Estado brasileiro para sua existência, uma vez que é a partir 

dos anos 1990 que os debates em torno da questão racial 

ganharam força no meio político (Pereira; Silva, 2012).

Além disso, a nível internacional ocorrem iniciativas que 

buscam o rompimento com a discriminação racial. Entre as 

instituições, podem ser citadas a Organização das Nações 

Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (Unesco) 

e a Organização das Nações Unidas (ONU). De acordo 

com Luiz Carlos Paixão da Rocha (2006), a partir dos anos 

1950, a Unesco passou a apoiar pesquisas que discutiam 

a temática racial no Brasil, com destaque, nesse momento, 

para as pesquisas desenvolvidas por Florestan Fernandes. 

Essas foram de fundamental importância para a compreensão 

das especificidades do racismo no Brasil, onde ninguém se 

denomina racista, mas todo mundo conhece alguém racista – 

o que acabou por intensificar o debate.

Não podemos deixar aqui de evidenciar que o 

governo de Fernando Henrique Cardoso também contribuiu 

significativamente para a validação das discussões raciais. 

Resultado da sua formação sociológica e orientação de 

Florestan Fernandes, a realização de ações quanto às 

questões raciais durante seu governo possui relação direta 

com seus estudos acadêmicos sobre a escravização no Brasil, 

tendo como referência a sua tese de doutorado, intitulada 

“Formação e desintegração da sociedade de castas: o negro 

na ordem escravocrata no Rio Grande do Sul” e defendida em 

1961. Ainda, foi durante o seu governo que se reconheceu 



18

Capítulo 1

a existência do racismo no Brasil, sendo colocado como um 

problema grave e empreendendo. A partir de 1990 surgem 

algumas políticas com vistas à temática, sendo organizado 

em 1996 um grupo interministerial de trabalho que objetivava 

ações e políticas de valorização da população negra – que 

acabou dando origem à Secretaria Especial de Políticas de 

Promoção da Igualdade Racial (Seppir), no ano de 2003.

Ocorreu, também em 1996, a promulgação do Programa 

Nacional de Direitos Humanos, o qual dedicava um capítulo 

específico sobre a população negra. Já em 2000, publicou-se 

o Decreto n.º 3.551 (Brasil, 2000), que instituiu o patrimônio 

cultural e imaterial a partir da valorização da cultura afro-

brasileira. No ano de 2001, por sua vez, o Brasil participou 

da Conferência de Durban, sendo essa voltada ao combate 

ao racismo, à discriminação racial, xenofobia e às formas 

correlatas de intolerância. Por fim, em 2002 o Decreto n.º 

4.228, (Brasil, 2002), instituiu o Programa Nacional de Ações 

Afirmativas no âmbito da Administração Pública Federal.

A partir disso, as discussões em torno do racismo no 

Brasil passam a fazer parte do âmbito educacional, com 

a inclusão do tema transversal pluralidade cultural na Lei 

de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Brasil, 1996) 

reafirmando a ideia de que a sociedade brasileira não é branca 

e que esta é marcada por conflitos entre os diferentes grupos 

étnicos.



19

Capítulo 1

Embora tivesse ocorrido o reconhecimento da existência 

do racismo no país, isso não era o suficiente para solucionar os 

problemas enfrentados pela população negra; era necessário 

que houvesse ações efetivas. Diante disso, e pressionado pelo 

próprio movimento negro, o então presidente eleito em 2003 – 

Luiz Inácio Lula da Silva – sanciona a Lei n.º 10.639/03, sendo 

uma das primeiras ações do seu governo.

Contudo, a promulgação da lei foi um método utilizado 

por Lula para acalmar os ânimos do movimento negro, 

insatisfeito com os ministérios anunciados (Rocha, 2006). Além 

da referida lei, também foi criada a Seppir, cujo objetivo central 

era enfrentar e combater o racismo no Brasil. Posteriormente, 

o governo federal criou a Política Nacional de Promoção da 

Igualdade Racial, propondo várias ações, como o

[...] aperfeiçoamento da legislação; apoio às 
comunidades remanescentes de quilombos; 
incentivo à adoção de programas de diversidade 
racial nas empresas; apoio aos projetos de saúde 
da população negra; capacitação de professores 
para atuar na promoção da igualdade racial; ênfase 
à população negra nos programas de urbanização 
e moradia [...] (Rocha, 2006, p. 71).

Criou-se também, em 2005 – durante o primeiro 

governo Lula –, o Programa Universidade para Todos (Prouni), 

com o qual foram concedidas bolsas de estudos com o uso 

de recursos públicos, cujo público-alvo era composto de 

estudantes de baixa renda, indígenas e negros, porém em 

instituições particulares. Essa concessão fez com que houvesse 

críticas por defensores do ensino público, destacando um viés 



20

Capítulo 1

mercadológico nessa ação, em que ocorria o favorecimento de 

instituições privadas em detrimento das instituições públicas 

de ensino.

O referido programa de governo – Prouni – acabou 

gerando discussões e divisões entre os grupos que estavam 

envolvidos com a questão racial no Brasil, até mesmo no 

interior do movimento negro. Embora apresente problemáticas, 

contradições e discordâncias entre os grupos, essas medidas 

foram importantes para ampliar os espaços ocupados pelos 

grupos minoritários, especialmente os negros.

Em 2010 foi aprovado o Estatuto da Igualdade Racial, 

também como resposta às reivindicações do movimento 

negro, tendo esse Estatuto o objetivo de desenvolver políticas 

que reduzissem a desigualdade social, bem como frear a 

discriminação racial. Apesar dos problemas nas medidas aqui 

citadas, elas se mostram como ações importantes na sociedade 

brasileira, sobretudo à população negra, cujos direitos passaram 

a ser assegurados nos documentos governamentais com o 

atendimento às reivindicações realizadas pelo movimento.

É pertinente aqui destacar que a luta dos negros na 

sociedade inicia desde a diáspora africana e se estende até os 

dias atuais. Concernente ao período escravagista brasileiro, a 

população negra resistiu das mais diferentes maneiras, não se 

mantendo alheia, tampouco pacífica aos desejos de exploração 

dos brancos. Os movimentos de resistência da população negra 

acabaram contribuindo significativamente para a assinatura da 



21

Capítulo 1

Lei Áurea em 13 de maio de 1888. Embora livres, aqueles que 

se encontravam na condição de escravizados foram jogados 

à própria sorte, sem que houvesse – por parte do governo 

imperial – qualquer tipo de preocupação ou propostas de 

políticas públicas que visassem instituir, garantir e assegurar os 

direitos dessa população.

Segundo Almeida (2014, p. 143, grifo do autor):

A República de modo algum trouxe melhoria para 
a população negra. O modus operandi, através 
do qual o Estado autuou e atua no atendimento 
às necessidades dos negros e negras, tem 
demonstrado que seus problemas na Diáspora 
Negra, na grande maioria, estão sem respostas 
concretas às principais necessidades.

A exclusão dos negros na sociedade brasileira perdura 

do Império para a República, uma vez que nem mesmo após 

a instauração da República, em 1889, esse grupo passa 

a ser visto. Pelo contrário, preocupou-se de início com o 

branqueamento da população brasileira – assumindo-se, 

assim, que o Brasil não era branco. A política de imigração se 

intensificou no final do século 19 e início do século 20, além da 

produção de uma série de obras que depreciavam a identidade 

miscigenada do Brasil.

Entretanto, a ideia de uma identidade nacional pautada na 

miscigenação das três raças – europeus, indígenas e africanos 

–, em que a convivência se dava de forma harmoniosa e cujos 

conflitos e desigualdades fossem inexistentes (Gontijo, 2003), 

esbarra na teoria da eugenia, em voga ao final do século 19 e 



22

Capítulo 1

início do 20, o que põe fim a esse projeto identitário. Dito isso, 

a partir de 1930 consolidou-se o que ficou conhecido como o 

mito da democracia racial, sobretudo a partir da obra Casa-

grande & senzala, de Gilberto Freyre, publicada em 1933.

Embora haja compreensão a respeito da miscigenação 

no Brasil, são evidentes as discrepâncias existentes entre 

os diferentes grupos que compõem o então território. Essas 

discrepâncias evidenciadas nos mais diferentes aspectos – 

social, político e econômico – demonstraram a necessidade de 

organização e reivindicação da população negra por direitos.

Após muitos anos de silenciamento e exclusão, esta 

se organizou em movimentos, propiciando um fortalecimento 

significativo e abrindo caminho para a conquista de muitos 

direitos obtidos atualmente. A respeito do movimento negro, 

Petrônio Domingues (2007, p. 101) o define como

[...] a luta dos negros na perspectiva de resolver 
seus problemas na sociedade abrangente, [...] os 
provenientes dos preconceitos e discriminações 
raciais, que os marginalizam no mercado de 
trabalho, no sistema educacional, político, social 
e cultural.

Cabe destacar que o movimento negro se articula e se 

fortalece enquanto movimento político de mobilização racial. 

De acordo com Domingues (2007), o referido movimento 

perpassou quatro fases distintas:

•	 da Primeira República (1889) ao Estado Novo (1937);



23

Capítulo 1

•	 da Segunda República (1945) à ditadura civil-militar 

(1964);

•	 da redemocratização (1978) à República Nova (2000).

Ainda na perspectiva de Domingues (2007), o movimento 

negro estaria, a partir dos anos 2000 até os dias atuais, 

imerso em um quarto movimento, não tratado neste trabalho. 

No entanto, cabe aqui enfatizar que todas as organizações 

surgidas nesses diferentes contextos foram significativas 

para o fortalecimento da população e do movimento negro; 

contudo, enfocaremos mais na penúltima fase do movimento, 

que escancara à sociedade o mito da democracia racial, 

implementado na década de 1930, tal como já apontado.

O ressurgimento do movimento negro no período pós 

ditadura civil-militar denunciava e buscava combater o racismo 

presente na sociedade brasileira. Entre as reivindicações 

presentes no Programa de Ação, de 1982, do então movimento 

negro unificado constava a “[...] introdução da História da África 

e do Negro no Brasil nos currículos escolares [...]” (Jorge et al., 

2016, p. 5).

Antes de prosseguir, é necessário compreender que 

a organização do Movimento Negro Unificado contra a 

discriminação racial se deu fundamentado em influências 

externas, a partir da luta conduzida por “[...] Martin Luther 

King, Malcon X [...], Panteras Negras, e de [...] movimentos 

de libertação dos países africanos [...]” (Domingues, 2007, p. 

112).



24

Capítulo 1

O Movimento Negro Unificado possibilitou ao negro sair 

da invisibilidade, denunciar as mazelas sociais – resultadas de 

uma democracia racial inexistente – e reivindicar seus direitos, 

sobretudo no que tange ao âmbito educacional. Nesse aspecto, 

o autor destaca que o movimento intencionava que houvesse a

[...] revisão dos conteúdos preconceituosos dos 
livros didáticos; na capacitação de professores 
para desenvolver uma pedagogia interétnica; 
na reavaliação do papel do negro na história do 
Brasil [...]. Reivindicava-se [...] a emergência de 
uma literatura ‘negra’ em detrimento à literatura de 
base eurocêntrica (Domingues, 2007, p. 115).

Sendo assim, o movimento negro viu – na educação – 

um meio possível e importante para se pensar o lugar do negro 

na sociedade brasileira, sendo, portanto, como aponta Gomes 

(2008, p. 100), “[...] um projeto educativo, construído à luz de 

uma realidade de luta”.

Desse modo, o Movimento Negro Unificado estabelece 

uma busca pela ancestralidade étnica, com vistas a 

restabelecer seus laços culturais e formular uma identidade 

negra. Conquanto, a educação como meio propulsor das 

reivindicações do movimento negro rompe com a ideia de uma 

democracia racial e passa apontar as desigualdades raciais 

presentes no Brasil e a necessidade urgente de se estabelecer 

políticas públicas que ampliassem os espaços de atuação da 

população negra.

As desigualdades raciais no Brasil provocaram uma 

série de problemáticas à população negra, uma vez que tais 



25

Capítulo 1

desigualdades eram perceptíveis nas discrepâncias econômicas 

entre brancos e negros, na política, no mercado de trabalho, 

na educação e em outros espaços, além de se tornar ainda 

mais evidente nas diferentes formas de discriminação racial – o 

racismo se fazia presente, de modo velado ou escancarado.

O Movimento Negro Unificado se configura como 

ação de resistência diante de uma sociedade marcada pela 

exclusão histórica dos negros dos direitos políticos e sociais. É 

imerso nesse contexto que o movimento negro compreende a 

necessidade de ações afirmativas, sendo estas “[...] o conjunto 

de programas e medidas especiais adotadas pelo Estado e 

pela iniciativa privada, para a correção das desigualdades 

raciais e para a promoção da igualdade de oportunidades” 

(Jorge et al., 2016, p. 8).

Os direitos da pessoa humana estiveram amplamente 

enfatizados na Declaração Universal dos Direitos Humanos 

(Assembleia Geral das Nações Unidas, 1948), que por sua vez 

se fez presente na Constituição Brasileira de 1988. Segundo 

Jorge et al. (2016, p. 7), “[a] carta magna dispõe de um conjunto 

de direitos inalienáveis que garantem às minorias a possibilidade 

de serem diferentes, porém sem serem discriminadas”.

Além da Constituição de 1988, outros documentos de 

grande relevância seriam pensados e formulados com vistas 

à diversidade. De acordo com Gontijo (2003), em virtude de o 

Brasil ser caracterizado por sua pluralidade, formulou-se pelo 

Estado os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs) (Brasil, 



26

Capítulo 1

1997), cuja finalidade era o ensino. Entretanto, é preciso 

compreender que a formulação dos PCNs é resultado da 

tensão social existente entre os diferentes grupos étnicos dos 

quais é composto o território brasileiro, e não simplesmente 

por essa composição múltipla de etnias.

Dentro do tema transversal Pluralidade Cultural, 

abordado nos PCNs, a escola seria o espaço propício para 

essa discussão, uma vez que é nele que ocorre o encontro 

de diferentes culturas. Contudo, a discussão da temática no 

espaço escolar era algo já reivindicado pelo movimento negro, 

como citado anteriormente.

Os PCNs ainda apresentam algumas problemáticas, 

uma vez que reforçam a ideia do mito da democracia racial 

ao afirmar que o Brasil é formado por três grupos distintos. 

Segundo Gontijo (2003, p. 65), nos PCNs “[...] os indígenas 

são apresentados como povos, os brancos como sociedades 

e os negros como algo sem identidade, definido a partir dos 

limites territoriais de um continente [...]”. Dessa maneira, tais 

parâmetros apresentam uma construção de identidade forjada 

pela ideia da democracia racial, em que essa identidade 

brasileira se mostra de maneira uniforme nos livros didáticos – 

havendo, por sua vez, a inexistência de conflitos sociais.

Os PCNs fazem uma abordagem superficial, evidenciando 

uma despreocupação com as diferenças culturais existentes 

no Brasil, o que acaba não aprofundando e não trazendo uma 



27

Capítulo 1

visão completa em relação às culturas indígenas, quilombolas, 

afro-brasileiras – e, também, a outros grupos minoritários.

Por conseguinte, os PCNs não abordam questões 

que tratam de poder e dominação de um grupo específico 

em relação a outras culturas; não tratam da dominação do 

homem branco em relação a tantos outros grupos, silenciados 

e invisibilizados, o que pode propiciar uma compreensão rasa 

em torno das desigualdades culturais e étnicas existidas e ainda 

existentes, além de não dar atenção às questões de justiça 

social. Nesse aspecto, de acordo com Abreu e Mattos (2008), 

há que se ter cuidado com a identidade nacional brasileira, 

forjada pelo Estado e presente nos PCNs, cuja característica é 

a miscigenação e a inexistência de conflitos sociais. Ela passa 

a falsa imagem de democracia racial, estando essa também 

presente nos livros didáticos.

Na introdução dos PCNs, a respeito da Pluralidade 

Cultural, destaca-se que as “[...] produções culturais não 

ocorrem ‘fora’ de relações de poder, são constituídas e 

marcadas por ele, envolvendo um permanente processo de 

reformulação e resistência” (Brasil, 1997, p. 121). Para além 

de reformulação e de resistência, destacam-se, sobretudo, 

processos de repressão e dominação, os quais foram realizados 

pela população branca, uma vez que o próprio documento é 

resultado de uma produção branca – sendo, assim, uma das 

suas principais fragilidades. Nesse trecho, a ideia de resistência 

e reformulação é uma ação que se apresenta de maneira muito 



28

Capítulo 1

vaga, pois não evidencia as violências físicas, culturais e morais 

que perpassaram os grupos minoritários.

Uma outra problemática dos PCNs diz respeito a seu 

caráter utópico, por crer que a abordagem da Pluralidade 

Cultural no espaço escolar possibilitaria, aos diferentes grupos 

culturais, estabelecer relações de convívio harmonioso, 

respeitoso, suavizando os embates sociais, as disputas de 

poder e sua consequente manutenção.

Além disso, é importante destacar que o reconhecimento 

pela pluralidade cultural não deve englobar – de maneira 

homogênea – todos os grupos, como se brancos, indígenas 

e negros estivessem nas mesmas condições sociais, políticas, 

econômicas e culturais; como se os brancos também tivessem 

tido suas liberdades cerceadas e lhes tivessem sido impostas 

outras culturas.

Os PCNs evidenciam que:

Compreender a formação das sociedades 
europeias e das relações entre sua história, viagens 
de conquista, entrelaçamento de seus processos 
políticos com os do continente americano, 
em particular América do Sul e Brasil, auxiliará 
professores e alunos a formarem referencial não 
só de conteúdos específicos, como também 
da estruturação de processos de influenciação 
recíproca (Brasil, 1997, p. 130).

Nesse trecho do referido documento, perpassa-se a 

ideia de que o contato entre a Europa e a América se deu a 

partir do interesse de ambos os povos, quando na verdade 

o que ocorreu foi a imposição cultural europeia às diferentes 



29

Capítulo 1

etnias indígenas que compunham o território, por terem sido 

considerados inferiores aos colonizadores. Dessa maneira, 

é possível observar que os PCNs reduzem a colonização 

portuguesa à América, como um processo de influência 

recíproca, tornando inexistente os conflitos entre colonos 

e indígenas e os impactos negativos que o etnocentrismo 

provocou às etnias indígenas – sentidos até os dias atuais.

A respeito dos conhecimentos históricos e geográficos, 

os PCNs destacam que:

A formação histórica do Brasil mostra os 
mecanismos de resistência ao processo de 
dominação desenvolvidos pelos grupos sociais 
em diferentes momentos. Uma das formas de 
resistência refere-se ao fato de que cada grupo – 
indígena, africano, europeu, asiático e do oriente 
médio – encontrou maneiras de preservar sua 
identidade cultural, ainda que às vezes de forma 
clandestina e precária (Brasil, 1997, p. 130).

Não se pode deixar de enfatizar que a preservação da 

identidade cultural só ocorreu diante da mudança forçada 

pela imposição da cultura europeia e pela violência sofrida dos 

demais grupos mediante às manifestações culturais próprias. 

Dessa maneira, a identidade cultural é mantida por meio da 

recriação e da adequação de seus símbolos, frente a um 

contexto de desrespeito com a cultura do outro.

A respeito dos conhecimentos populacionais, os PCNs 

enfatizam os 

[...] dados estatísticos sobre a população brasileira 
conforme distribuição regional, densidade 



30

Capítulo 1

demográfica, em relação com dados como renda 
per capita, PIB per capita, fornecem um quadro 
informativo de como se vive no Brasil”(Brasil, 
1997, p. 134, grifo do autor). 

Apesar de tratar dos dados a respeito da população 

brasileira, os PCNs não fazem sequer menção às desigualdades 

sociais existentes no Brasil, originadas a partir do processo de 

colonização e aprofundadas com o fim da escravização no 

país, quando os negros foram lançados à própria sorte. Por 

conseguinte, não se trata ainda da existência das diferentes 

práticas de racismo, institucional ou estrutural, explícito ou 

velado.

Os PCNs trazem que 

História e Geografia, Ciências Naturais, assim como 
as questões colocadas por Orientação Sexual e 
Saúde, possibilitam discutir dados referentes à 
mortalidade infantil, abortos e esterilizações, com 
as consequências daí advindas (Brasil, 1997, p. 
134). 

Esse ponto do referido documento não considera – tal 

como deveria – as discrepâncias entre os brancos, negros e 

indígenas quando o assunto é acesso à saúde, uma vez que 

a população negra possui maiores dificuldades de acesso aos 

serviços de saúde. Nessa perspectiva, Estela Maria Garcia de 

Pinto da Cunha (2003, p. 243-244) destaca que 

[...] os negros brasileiros estão expostos a um ciclo 
de desvantagens cumulativas na mobilidade social 
intergeracional, fato que os coloca em posição 
de maior vulnerabilidade frente a uma série de 
agravos à sua saúde.



31

Capítulo 1

Sendo assim, ao tratar das questões acerca da 

mortalidade infantil, de abortos e esterilizações, é importante 

considerar as desigualdades socioeconômicas que dificultam 

o acesso da população negra à saúde, havendo, desse modo, 

a necessidade de que tais dados sejam melhor indicados nos 

PCNs.

Outro ponto que também merece atenção nos PCNs é 

o que trata dos conhecimentos psicológicos e pedagógicos, 

levando em consideração que, segundo o referido documento:

Do ponto de vista psicopedagógico, a 
compreensão do fracasso e do sucesso como 
indícios de responsabilidade da escola e de sua 
atividade didática, e não só dos alunos, envolve 
conhecimentos que levam à redefinição de 
procedimentos em sala de aula (Brasil, 1997, p. 
134).

A partir desse trecho dos PCNs, é possível analisar 

que este desconsidera todo fator externo à escola, do qual 

depende diretamente o sucesso ou fracasso dos estudantes. 

Desconsidera-se que estudantes menos favorecidos 

economicamente podem estar dividindo seu tempo entre 

o estudo e o trabalho, impossibilitando-os de se dedicarem 

exclusivamente, ou em maior parte do tempo, à formação 

intelectual – evidenciando, assim, o caráter meritocrático. 

Além do mais, cabe aqui enfatizar que a responsabilidade 

no sucesso escolar não é integral das instituições, mas uma 

responsabilidade integrada entre estudantes e escola.



32

Capítulo 1

Os PCNs versam, também, sobre o combate às 

discriminações, podendo estas serem manifestadas em 

palavras, gestos e comportamentos – de maneira individual 

ou coletiva –, permeadas pelas relações estabelecidas entre 

os indivíduos e sustentadas pelo enraizamento histórico. Dito 

isso, o 

[...] que se coloca para a escola é o desafio de criar 
outras formas de relação social e interpessoal, por 
meio da interação o trabalho educativo escolar 
e as questões sociais, posicionando-se crítica e 
responsavelmente diante delas (Brasil, 1997, p. 
138).

A respeito do papel da escola no combate à discriminação, 

insere-se também a necessidade de reformular os currículos 

escolares, buscando sua descolonização, uma vez que, 

segundo Renata Belz Kruger (2022, p. 1), “[o] currículo não 

pode homogeneizar a cultura, a história e os interesses sociais 

[...]”. Todavia, deve angariar espaço para as múltiplas vozes 

que permeiam a sociedade, destacando seus conhecimentos, 

suas cosmovisões, enfim, evidenciando o negro e outros 

grupos invisibilizados como protagonistas na História.

Além da descolonização1 do currículo, a formação e 

qualificação do professor para lidar com as situações de 

discriminação é fundamental, uma vez que este precisa ter 

1	 O conceito de descolonização é pensado a partir da autora Grada Kilomba (2019). 
Ela critica a sociedade atual, ainda pautada no colonialismo, cuja descolonização 
tem por objetivo desarranjar as estruturas e mentalidades coloniais, sendo por 
sua vez um processo também psicológico e cultural que rompe com as relações 
desiguais de poder, os estereótipos e as diferentes formas de opressão impostos 
pelo colonialismo.



33

Capítulo 1

condições intelectuais para promover ações de combate a 

essas atitudes – demanda também citada pelos PCNs.

Dessa maneira, não basta os PCNs disporem sobre a 

necessária prática do que o mesmo documento chama de 

“desvelamento”, mas evidenciar a necessidade de formação e 

qualificação profissional contínua, que em muitas situações são 

insuficientes, pois a educação tem se tornado tão burocrática 

que não há tempo sequer para dedicar-se a formações que 

enriquecerão a atuação profissional.

Por conseguinte, os PCNs apontam que a escola 

deve “[...] oferecer ao aluno, e construir junto com ele, um 

ambiente de respeito pela aceitação [...]” (Brasil, 1997, p. 138). 

Entretanto, não se trata somente de construir um ambiente, 

pois é necessário considerar que o ambiente é construído 

pelas relações sociais ali estabelecidas. Sendo assim, é preciso 

salientar que a construção de um espaço respeitoso requer 

a mobilização de habilidades e conhecimentos necessários 

para, em muitas situações, possibilitar aos estudantes uma 

revisão mais aprofundada do seu modo de ser, ver e se 

posicionar diante daquilo que é diferente do seu ponto de vista, 

uma vez que estes já se mostram pré-moldados pelas suas 

relações sociais que transcendem os espaços escolares, cujas 

experiências e concepções de mundo são evidenciadas nesse 

outro espaço – a escola.

Embora apresente algumas problemáticas, essas 

não invalidam a importância da abordagem da Pluralidade 



34

Capítulo 1

Cultural nos currículos escolares. Faz-se, então, necessário 

que as instituições escolares busquem abordar, de maneira 

mais aprofundada, as contribuições das diferentes culturas; a 

eliminação de conceitos equivocados; e o desenvolvimento de 

valores para o exercício da cidadania, do respeito e dos direitos 

universais definidos pela Declaração Universal dos Direitos 

Humanos (Assembleia Geral das Nações Unidas, 1948) e 

assegurados na Constituição de 1988 (Gontijo, 2013).

Cabe aqui destacar que, de acordo com Abreu e Mattos 

(2008), torna-se ainda mais explícito, a partir dos PCNs, 

que uma discussão acerca da questão racial no Brasil era 

necessária, reforçada tanto pelo fortalecimento do Movimento 

Negro Unificado quanto por acontecimentos globais que 

colocaram em pauta discussões em relação à tolerância – a 

qual fora estabelecida pela ONU em 1995 com o propósito de 

respeito mútuo entre os diferentes grupos e os problemas que 

a intolerância poderia causar.

Diante de todo um contexto mundial, mas intensificado 

com as lutas internas do Movimento Negro Unificado, em 

2003 ocorreram alterações significativas a respeito do ensino 

de História na Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

(Brasil, 1996), como resposta às reivindicações do referido 

movimento. Nesse aspecto, Gomes (2012, p. 740) destaca que 

[e]m 2003, foi sancionada a Lei n. 10.639, 
alterando os artigos 26-A e 79-B da LDB [...] 
tornando obrigatório o ensino de história e cultura 
afro-brasileira e africanas nas escolas públicas e 
privadas de ensino fundamental e médio.



35

Capítulo 1

Embora tenham ocorrido tais alterações, uma abordagem 

significativa da temática ainda está em curso, uma vez que 

a existência da lei, por si só, não garante a desmistificação 

de ideias e ações. Como destacado por Abreu e Mattos 

(2008), é fundamental um movimento conjunto para que os 

professores possam portar o conhecimento necessário para 

uma abordagem significativa – sendo, portanto, um desafio 

aos professores de história.

A escola, por sua vez, apresenta papel significativo 

no enfrentamento ao racismo, uma vez que as ações de 

discriminação, preconceito e racismo podem ocorrer nesse 

espaço. Dito isso, é importante que haja formação continuada 

de professores; implementação da temática nos Projetos 

Político-Pedagógicos (PPPs) das instituições escolares; e, 

ainda, que se reconheça a necessidade de se discutir essas 

questões, viabilizando a efetivação da Lei n.º 10.639/03.

De acordo com Abreu e Mattos (2008), deve haver um 

cuidado a respeito da abordagem da temática presente nas 

diretrizes, para que não ocorra a heroicização de determinadas 

personalidades negras. Nessa perspectiva, as autoras 

destacam que 

[...] uma abordagem crítica das biografias [...] 
permitiria historicizar [...] as formas diferenciadas 
de ser negro e de conviver com a presença 
do racismo nos diversos contextos da história 
brasileira (Abreu; Mattos, 2008, p. 17).

Dessa maneira, é preciso analisar os diferentes 

contextos sociais e as ações dos diferentes sujeitos históricos, 



36

Capítulo 1

possibilitando aos estudantes compreenderem o protagonismo 

exercido pela população negra e os direitos conquistados 

como resposta à luta do movimento negro.

1.1 IMPLEMENTAÇÃO DA LEI N.º 10.639/03: 
POSSIBILIDADES E DESAFIOS NA PROMOÇÃO  
DA EDUCAÇÃO AFRO-BRASILEIRA

A Lei n.º 10.639/03 representou um marco importante 

no cenário educacional, bem como uma conquista significativa 

do movimento negro, uma vez que, pela primeira vez, se 

reconheceu oficialmente a importância de abordar a história 

e cultura africana e afro-brasileira nas escolas, com vistas 

ao rompimento de estereótipos e o combate ao racismo. A 

implementação da lei se tornou um desafio aos profissionais 

da educação, sobretudo aos professores de História, pois não 

possuíam formação em relação à temática.

Além da necessária formação profissional, era preciso 

reformular os currículos escolares e os materiais didáticos e 

paradidáticos. Embora não tenham sido mudanças fáceis, 

elas foram se realizando e ainda estão em percurso. Passadas 

duas décadas de promulgação da Lei n.º 10.639/03, a sua 

efetivação ainda está em debate, uma vez que é preciso se 

reconhecer, entre educadores e estudantes, que o Brasil é um 

país marcado pela existência do racismo, de preconceitos e 

discriminações em relação à população afro – manifestados 



37

Capítulo 1

explícita ou veladamente, ou seja, sendo normalizados aos 

olhos da maioria.

A mudança nos currículos universitários para a formação 

docente, englobando a Lei n.º 10.639/03, é um tanto quanto 

recente. Segundo Silva et al. (2019, p. 38),

[...] os parâmetros estabelecidos pelo texto 
da 10.639/03 foram analisados em 2017 pela 
[...] professora Petronilha Gonçalves e Silva, 
constatando que os estudos sobre História e 
cultura africana e afro-brasileira são negligenciados 
em várias instituições de ensino pelo Brasil.

Muitas universidades passaram a oferecer disciplinas 

voltadas à temática já no período final de adequação dos 

currículos à lei, decorridos dez anos de sua promulgação. Além 

do mais, outra barreira a ser enfrentada voltava-se à formação 

docente específica na área, e isso não se mostra diferente na 

educação básica.

A falha na implementação da Lei n.º 10.639/03 

na educação básica envolve em larga medida a falta de 

capacitação, de formação profissional na abordagem do 

assunto, entretanto cabe aqui destacar a importância do 

trabalho coletivo no espaço escolar, onde muitas vezes ele 

não se efetiva. De acordo com o que fora estabelecido pela 

supracitada lei, o estudo sobre a história e cultura africana e 

afro-brasileira é um trabalho especialmente das disciplinas 

de História, Arte e Literatura, mas não unicamente dessas. É 

importante que a abordagem da temática ocorra de maneira 



38

Capítulo 1

transversal, perpassando todos os componentes curriculares 

da educação básica (Silva et al., 2019).

Segundo Santos et al. (2018, p. 957-958):

Ainda que as equipes escolares [...] relatem 
conhecer a lei, saber o teor de suas prescrições 
e também seu caráter obrigatório, nota-se que 
o desconhecimento teórico e epistemológico 
sobre a dinâmica das relações étnico-raciais, bem 
como acerca de conteúdos específicos sobre 
fatos, histórias, conceitos, descobertas e avanços 
tecnológicos dados a partir de uma matriz afro-
brasileira constitui um quadro que impede que a 
implementação da lei avance para além de marcos 
e discussões pontuais. O desconhecimento 
acerca dos conteúdos específicos está vinculado à 
falta de formação básica dos professores e demais 
membros das equipes escolares [...].

Além da questão da formação dos profissionais da 

educação, Santos et al. (2019) chamam atenção para a 

necessidade de recursos pedagógicos que sejam adequados 

para o trato com a temática. De acordo com Bittencourt (2018), 

os livros didáticos são recursos pedagógicos, instrumentos de 

trabalho tanto dos professores quanto dos estudantes, os quais 

são amplamente utilizados pelas escolas públicas e podem, 

em muitas situações, ser a única ferramenta de aprendizado 

dos estudantes. Daí a importância de ter um olhar cuidadoso e 

minucioso com esse material, para que ele não seja encarado 

como um detentor da verdade absoluta, mas como uma fonte 

histórica, resultado de uma narrativa, de uma perspectiva.



39

Capítulo 1

Sobre esse aspecto dos livros didáticos, Monteiro (2009, 

p. 175) destaca que “[...] os autores de livros, ao produzirem 

suas obras, expressam leituras, posicionamentos políticos, 

ideológicos, pedagógicos [...]”. Além disso, Bittencourt (2018, 

p. 247, grifo do autor) ressalta que 

o livro didático precisa [...] ser entendido como 
veículo de um sistema de valores, de ideologias, 
de uma cultura de determinada época e de 
determinada sociedade. 

É em decorrência disso que os livros didáticos devem 

ser vistos como produções de indivíduos, não imparciais a 

contextos sociais, políticos, econômicos e culturais – e que 

esses materiais podem constituir opiniões, pensamentos, 

valores, atitudes e posicionamentos.

No entanto, no que diz respeito à Lei n.º 10.639/03, é 

importante destacar que a presença de conteúdo ou capítulos 

específicos sobre a população africana e afro-brasileira nos 

livros didáticos não soluciona o problema do silenciamento, 

da invisibilidade, uma vez que “[...] a grande maioria dos livros 

didáticos de História [...] não reserva para a África espaço 

adequado, pouco atentando para a produção historiográfica 

sobre o Continente” (Oliva, 2003, p. 428). Além de não 

reservarem espaço adequado para a historiografia acerca do 

continente africano, não o fazem também para a atuação da 

população negra em solo brasileiro.

O autor destaca ainda que a composição historiográfica 

e as representações presentes nos livros didáticos contribuem 



40

Capítulo 1

para o direcionamento dos olhares dos indivíduos a determinados 

grupos ou pessoas. Dessa maneira, enfatiza que:

[...] se uma criança africana, européia ou brasileira 
for acostumada a estudar e valorizar apenas ou 
majoritariamente elementos, valores ou imagens 
da tradição histórica européia elas irão construir 
interpretações ou representações influenciadas 
pelas mesmas. Da mesma forma, se as imagens 
reproduzidas nos livros didáticos sempre 
mostrarem o africano e a História da África em 
uma condição negativa, existe uma tendência da 
criança branca em desvalorizar os africanos e suas 
culturas e das crianças africanas em sentirem-se 
humilhadas ou rejeitarem suas identidades (Oliva, 
2003, p. 443).

Isto posto, é necessário rever as composições dos 

livros didáticos, buscando descolonizá-los e trazer à tona 

o protagonismo exercido pela população negra nos mais 

diferentes contextos da História, evidenciando as ações, as 

lutas e os embates enfrentados por estes. Entretanto, não 

se pode deixar aqui de mencionar que os livros didáticos 

se constituem – também – a partir dos currículos escolares, 

buscando atender àquilo que se propõem nos currículos 

(Bittencourt, 2018).

De acordo com Alan Bizerra Martins (2022), houve 

alterações significativas quanto à história da população 

africana e afro-brasileira nos livros de História, em especial na 

coleção analisada do autor Alfredo Boulos Júnior, produzidos 

pela editora FTD. Contudo, ao analisar os livros selecionados, 

Martins (2022, p. 150) aponta que:



41

Capítulo 1

[...] identificou-se uma desigualdade dos capítulos 
na abordagem sobre a cultura afro-brasileira e 
africana. [...] as temáticas ainda são abordadas 
na perspectiva de exploração desses agentes 
representados nas narrativas didáticas.

Embora os livros didáticos tenham apresentado 

alterações significativas, a fim de atender as exigências da 

Lei n.º 10.639/03, ainda há que ser ter cuidado com tais 

materiais, levando em consideração que estes são produtos 

mercadológicos, capazes de constituir a visão dos sujeitos. 

Ainda há um longo caminho a ser percorrido, uma vez que 

os materiais didáticos precisam buscar com mais completude 

a construção de representações positivas acerca dos grupos 

étnicos africanos, bem como da população afro-brasileira, 

repensando termos – como “escravo” ao invés de escravizado 

– que aparecem escritos sem ponderação e são largamente 

reproduzidos pelos estudantes. Bittencourt (2018, p. 250) 

destaca que “[o]s discursos nos textos didáticos também têm 

sido analisados, sobretudo para identificar a manutenção de 

estereótipos sobre grupos étnicos”.

Ainda segundo a mesma autora, embora sejam 

observadas nos livros

[...] as renovações de temas e abordagens da 
história da população de origem africana ocorridas 
[...] a partir da mobilização dos movimentos 
negros e se sua atuação política, [...] a produção 
historiográfica continua insistindo sobre o período 
da escravidão e pouco se dedicando à época 
posterior – pós abolição – e à atuação e lutas 
dessa população na história do século XX no Brasil 
(Bittencourt, 2018, p. 250).



42

Capítulo 1

Ocorre ainda a manutenção de capítulos muito curtos, 

reducionistas acerca da História da África e sobre a atuação da 

população negra no Brasil. Nesse aspecto, ao que concerne 

à História da África, geralmente os livros didáticos tratam 

dos reinos e impérios africanos, mas pouco evidenciam a 

multiplicidade de etnias que compuseram e compõem o então 

continente. Ademais, falta ainda esclarecimento das diferenças 

entre a escravização no interior do território e aquela com 

caráter comercial, passando a ideia de que para as etnias 

africanas a escravização do período moderno já era algo 

natural – e, portanto, sem problema para os africanos.

Os materiais didáticos, ao tratarem do processo de 

diáspora e da chegada dos africanos em solo brasileiro, 

concentram seus esforços em evidenciar o trabalho escravizado 

realizado pelos africanos nas grandes plantações, os castigos 

físicos sofridos, a cristianização e a resistência pelas fugas 

para os quilombos. “Esquece-se”, com certa recorrência, 

de se reconhecer a multiplicidade de etnias, que foram 

genericamente definidas de Bantos e Sudaneses. Deixa-se de 

lado, também, a importância de evidenciar que as fugas para 

os quilombos não foram a única forma de resistência, mas que 

esta esteve acompanhada de várias outras, como se aproximar 

do senhor e conquistar a sua confiança a fim de ter melhores 

condições de sobrevivência no cenário escravocrata; acumular 

valores, mesmo que levasse muitos anos para se comprar a 

sua alforria; ou, ainda, recorrer à justiça para reivindicar sua 

liberdade que havia sido prometida pelo senhor.



43

Capítulo 1

Além disso, não se fala do negro no pós-abolição; das 

discrepâncias entre brancos e negros na sociedade brasileira 

nos mais diferentes contextos – sociais, políticos e econômicos 

–; das lutas dessa população pela garantia de direitos.

Os lugares em que os negros são retratados nos livros 

didáticos passam a impressão de que toda a história desse 

grupo está reduzida ao passado, esquecendo-se que esse 

passado implica diretamente nas situações vivenciadas e 

experienciadas pelos negros na sociedade contemporânea, 

cujo reducionismo corrobora a falsa ideia da democracia racial. 

A impressão que se tem a respeito da história do negro no 

Brasil, a partir dos livros didáticos, é de que com a abolição, 

em 1888, passamos a viver de forma harmoniosa, sem 

considerar ou problematizar conflitos que existiram e ainda hoje 

existem. Entretanto, há realidades, fatos que muitas pessoas 

ainda preferem omitir ou legitimar, calcadas na construção 

do pensamento eurocêntrico, fortemente enraizado na nossa 

sociedade.

Por sua vez, ocorre no espaço escolar a resistência por 

parte de muitos profissionais em enxergar a forte presença 

do eurocentrismo nos currículos, resultado de uma formação 

baseada nessa perspectiva, consolidada e enraizada como 

a única possível, viável e necessária maneira de se fazer 

educação. Daí a importância da formação continuada eficaz e 

que busque abarcar as demandas contemporâneas.



44

Capítulo 1

Vale aqui destacar que os currículos escolares podem 

representar uma continuidade do colonialismo2, estando essa 

continuidade implícita ou explícita nos discursos curriculares, 

os quais são resultados de narrativas de sujeitos concretos, 

que demarcam as relações de poder. Por consequência, a 

construção do currículo perpassa as visões de mundo, de 

grupos sociais e de organização desses sujeitos concretos. 

Segundo Gomes (2018, p. 252):

[...] as narrativas do currículo trazem embutidas 
noções sobre quais grupos sociais podem 
representar a si e aos outros e quais grupos 
sociais podem apenas ser representados ou até 
mesmo ser totalmente excluídos de qualquer 
representação. E mais, as narrativas representam 
os grupos sociais de formas diferentes, [...] 
valorizam alguns [...] e desvalorizam outros. Por 
isso, as narrativas do currículo contam histórias 
coloniais e fixam noções particulares de raça, 
classe, gênero, sexualidade e idade.

2	 O colonialismo é pensado aqui a partir de Grada Kilomba (2019), compreendido 
como a maneira que a população negra é silenciada e como a sociedade pós-
colonial é ainda estruturada com base na mentalidade colonial, cujo colonialismo 
encontra-se enraizado na sociedade – nos aspectos sociais, culturais, políticos e 
econômicos.



45

Capítulo 1

É em decorrência das narrativas e da materialização 

coloniais do poder, do ser e do saber3 que há a necessidade 

de descolonizar os currículos escolares a fim de empregar uma 

educação decolonial – entendida aqui como uma educação que 

possibilite e dê espaço a outras vozes, antes silenciadas pelo 

processo de colonização e pelo colonialismo ainda mantido 

na sociedade contemporânea, questionando e transformando 

as hierarquias existentes. No entanto, os enfrentamentos 

e obstáculos ainda serão muitos para a desconstrução do 

pensamento colonial, uma vez que este encontra-se até o 

momento amplamente presente em muitas práticas docentes 

e nos currículos escolares.

É necessário compreender que a aplicação da Lei 

n.º 10.639/03 e a construção de um ensino decolonial na 

educação escolar são possibilitadas pelos vários estudos que 

atualmente têm conquistado espaço na sociedade, os quais 

são realizados pelos sujeitos antes silenciados, entre eles 

negros e negras. Além do mais, a presença desses sujeitos em 

lugares de conhecimento tem se tornado uma materialização 

potente de representação e representatividade enquanto 

sujeitos produtores de saberes, valores e portadores de 

3	 Na perspectiva de Aníbal Quijano (2005), o colonialismo do poder está ligado a 
imposição de formas de governo, estruturas políticas, bem como à criação de 
hierarquias e desigualdades baseadas na ideia de raças superiores e inferiores. 
A respeito do colonialismo do saber, o mesmo autor defende a imposição das 
formas de conhecimento, das práticas culturais e religiosas. Concernente ao 
colonialismo do ser, Aníbal Quijano (2005) aponta a imposição das construções 
identitárias – tais como normas, valores e padrões de subjetividade – por parte dos 
colonizadores aos povos colonizados, cujas formas próprias de ser, pensar e existir 
foram subalternizadas.



46

Capítulo 1

posicionamentos, os quais passam a questionar os currículos 

e as ações – promovendo, assim, mudanças significativas.

A posteriori, a formação continuada de professores, com 

ênfase na Lei n.º 10.639/03, seria outra ação potencializadora 

para sua efetivação na prática, uma vez que, como assinalado 

acima, uma das barreiras é justamente a falta ou o conhecimento 

raso acerca da temática. Além do mais, a utilização da literatura 

negra no espaço escolar possibilitaria aos estudantes terem 

contato com representações positivas, cujo ensino se daria 

numa perspectiva decolonial.

O uso da literatura no ensino de História se insere como 

ferramenta pedagógica que aproxima o leitor do mundo. 

Isso porque a literatura, enquanto narrativa, pode expressar 

acontecimentos reais, experiências de vida que podem ser 

compartilhadas por mais de um sujeito.

A literatura negra é importante no ensino de história e 

cultura afro-brasileira, pois notabiliza a ampliação no espaço 

conquistado pela população negra. Levando em consideração 

que por séculos privilegiou-se as literaturas produzidas por 

homens brancos, a literatura negra não é o instrumento que dá 

voz ao negro, mas sim a voz própria do negro.

Segundo Candido (2011, p. 183):

[...] a respeito das produções literárias nas quais o 
autor deseja expressamente assumir posição em 
face dos problemas. Disso resulta uma literatura 
empenhada, que parte de posições éticas, 
políticas, religiosas ou simplesmente humanísticas. 



47

Capítulo 1

São casos em que o autor tem convicções e deseja 
exprimi-las ou parte de certa visão da realidade e a 
manifesta com tonalidade crítica.

Dessa maneira, a literatura negra serve também como 

meio de resistência; de expressão dos problemas sociais, 

econômicos e políticos; bem como de reafirmar a luta da 

população negra por direitos e equidade e, ainda, denunciar 

as mazelas sociais – como o preconceito, as discriminações e 

o racismo.

Segundo Santos (2022, p. 485):

Trazer textos literários para a sala de aula é, sem 
dúvidas, trazer debates, uma oportunidade para 
discutir comportamentos negativos e desconstruir 
a raiz racista presente na sociedade. Trazer a 
literatura africana, afro-brasileira e brasileira é 
proporcionar momentos que visam comparar, 
analisar e estudar as diferentes formas de ler o 
mundo.

A literatura negra propicia aos estudantes questionar 

paradigmas a respeito da história da população negra, romper 

com estereótipos e compreender a atuação e o protagonismo 

exercido por esse grupo, bem como observar a amplitude das 

visões do mundo.

Santos (2022, p. 485) evidencia que:

Maria Firmina dos Reis, no romance Úrsula 
(1959), primeiro romance abolicionista escrito por 
uma mulher negra maranhense, traz relatos da 
personagem mãe Susana. No capítulo IX, intitulado 
‘A preta Susana’, a narradora conta como era a 
vida na África antes dos colonizadores. Na obra 



48

Capítulo 1

fica evidente que havia civilização, que as pessoas 
tinham modo de vida.

O que se evidencia é que as narrativas escolhidas 

para contar a história de determinados grupos pautam-se na 

perspectiva dos europeus que inferiorizaram e invisibilizaram 

todas as outras narrativas acerca da população negra. É 

necessário, portanto, ampliar o conhecimento das produções 

que trazem à tona a verdadeira história dessa população, 

rompendo com a única história que até o momento foi 

disseminada e internalizada.

Além do mais, a literatura feminina negra se insere como 

material importantíssimo para romper com as representações 

das mulheres negras que por muitas vezes foram – e ainda são 

– hipersexualizadas, retratadas como cuidadoras de crianças, 

geralmente crianças brancas, e por sua ligação direta com a 

escravização – representações muito comuns nos materiais 

didáticos e clássicos da literatura, produzidos por homens 

brancos. As obras literárias já consagradas no Brasil não 

retratam as populações indígenas e negra, e quando o fazem 

dão a elas o lugar de sempre – pacífico, submisso –, portanto, 

silenciado, reforçando os estereótipos já tão enraizados na 

sociedade (Santos, 2022).

Não se pode, de maneira alguma, negar a importância 

da literatura negra, pois essa traz outros olhares sobre o negro 

na sociedade brasileira e sobre a história da população africana 

anterior à colonização europeia, mas há que se estender 

a notoriedade à literatura feminina negra. Essa igualmente 



49

Capítulo 1

importante para evidenciar a luta das mulheres negras por 

garantia de direitos, por reconhecimento, uma vez que as 

mulheres negras sofrem com a intersecção, aprofundando 

ainda mais a desigualdade existente – afinal, raça e gênero são 

fatores que se intercruzam.

1.2 EDUCAÇÃO AFRO-BRASILEIRA EM MATO 
GROSSO: DIÁLOGOS E REFLEXÕES ENTRE  
A EFETIVAÇÃO DA LEI N.º 10.639/03,  
OS DOCUMENTOS ESTADUAIS E A BNCC

Quando pensamos a implementação da Lei n.º 10.639/03, 

é notório, em nível nacional, que os caminhos percorridos para 

tal ainda não foram suficientes, sendo necessário refletir sobre 

o assunto. A implementação da lei caminha a passos lentos, 

mesmo após 20 anos da sua promulgação, como já apontado 

anteriormente nesses escritos. Vários são os desafios para 

que sua efetivação ocorra, desde materiais adequados até a 

formação/capacitação profissional, apontando a necessidade 

da ampliação de políticas públicas para tal.

A urgência em aprofundar a temática decorre do 

profundo enraizamento do pensamento europeu até os dias 

de hoje, o que garante a manutenção dos preconceitos, 

das discriminações e dos vários casos de racismo que a 

todo momento são anunciados nas mídias, mas que podem 



50

Capítulo 1

ocorrer também em vários espaços menos visibilizados e 

permanecerem ocultos.

No entanto, o que pretendemos aqui é revisar a 

implementação da Lei n.º 10.639/03 no estado de Mato 

Grosso e compreender os avanços e desafios na efetivação 

da referida lei, levando em consideração que o espaço regional 

sofre influências do âmbito nacional e internacional. Dessa 

maneira, é importante destacar que a questão da igualdade e 

da liberdade passa a ser discutida amplamente após a Segunda 

Guerra Mundial, sobretudo com a criação da ONU em 1948 e 

a promoção dos Direitos Humanos, a partir da elaboração da 

Declaração dos Direitos Humanos.

É importante destacar que, segundo Osvaldo Mariotto 

Cerezer (2019), o combate ao racismo e a todas as formas 

de discriminação é uma tarefa não somente nacional, mas 

também internacional, buscando garantir a liberdade e a 

dignidade da pessoa pela sua condição humana – assegurada 

pelos Direitos Humanos. Entre os esforços internacionais 

podemos citar a Declaração e Programa de Ação de Durban 

(DDPA), documentos lançados em 2001. De acordo com a 

DDPA, segundo Cerezer (2019, p. 115),

[...] o Estado possui o dever de proporcionar e 
facilitar a inclusão dos sujeitos de ascendência 
africana em todos os âmbitos da sociedade, 
seja nas esferas política, econômica, social ou 
cultural, assim como é de sua responsabilidade o 
desenvolvimento da promoção de conhecimentos 
mais profundos sobre o patrimônio cultural dos 
africanos e afrodescendentes. [...] reconhece [...] 



51

Capítulo 1

a necessidade de sua integração [...] visando à 
participação de africanos e afrodescendentes na 
tomada de decisões.

A partir da DDPA, os esforços têm sido cada vez maiores 

para solucionar os problemas do racismo, da xenofobia e da 

discriminação, reconhecendo-se que o espaço escolar é o lugar 

mais eficiente para ampliar as discussões e trazer perspectivas 

inovadoras a respeito dos povos africanos e afro-brasileiros, 

buscando romper estereótipos e questionar uma historiografia 

já consagrada acerca desses grupos.

Cerezer (2019) destaca algumas das ações do governo 

brasileiro objetivando o combate ao racismo e a inclusão 

social, como foi o caso da promulgação da Lei Caó4, em 1989, 

e da Lei n.º 10.639 em 2003, já citada neste livro. No ano de 

2003, houve a criação da supracitada Seppir; em 2010 foi 

criado o Estatuto da Igualdade Racial; enquanto em 2013 foi 

aprovado o regulamento do Sistema Nacional de Promoção 

da Igualdade Racial (Sinapir). Parte significativa das ações 

empreendidas no Brasil se deu durante o período de governo 

do então presidente da República Luiz Inácio Lula da Silva, 

reconhecendo os esforços das lutas da população negra por 

direitos, por espaços e por reconhecimento.

Uma das medidas mais recentes adotada pelo presidente 

acima citado é a Lei n.º 14.532 – que alterou a Lei n.º 7.716, 

4	 Lei n.º 7.716/89, a qual considera crime o tratamento discriminatório resultante de 
preconceito de raça ou cor.



52

Capítulo 1

que trata do crime racial, bem como o Decreto-lei n.º 2.848, 

referente ao código penal –, a qual passa a:

[...] tipificar como crime de racismo a injúria racial, 
prever pensa de suspensão de direito em caso 
de racismo praticado no contexto de atividade 
esportiva ou artística e prever pena para o racismo 
religioso e recreativo e para o praticado por 
funcionário público (Brasil, 2023, n. p.).

Todas essas legislações somam esforços em promover 

o combate ao racismo, à discriminação, e a inclusão da 

população negra na sociedade, bem como em responder 

às demandas e reivindicações desse grupo, que tem lutado 

constantemente para a conquista de espaços.

Em se tratando, portanto, da implementação da Lei n.º 

10.639/03 no estado de Mato Grosso, Maria Lúcia Rodrigues 

Müller (2010) aponta o despreparo dos professores para com 

a abordagem sobre as situações de racismo nas escolas, indo 

de encontro à realidade do país. Por conseguinte, a autora 

destaca que há, entre os professores do estado, um imaginário 

muito forte da existência do mito da democracia racial.

Professores não percebem, não enxergam quando 
seus alunos negros são insultados ou sofrem 
agressões físicas por parte dos alunos de pele 
mais clara. Quando as vítimas denunciam os maus 
tratos, é comum uma destas atitudes por parte do 
docente: recusar-se a punir o responsável e jogar 
a culpa na vítima, ou considerar que se trata de 
‘brincadeira de criança’, ignorando o acontecido 
(Müller, 2010, p. 310).



53

Capítulo 1

Dessa forma, o preconceito se encontra enraizado em 

muitos professores, o que inviabiliza uma atitude antirracista 

diante de tais situações. Não significa culpabilizar o professor 

por tal enraizamento, mas demonstrar a necessidade de 

ampliação de políticas públicas que visem proporcionar 

formação docente a partir da inclusão de temáticas, debates 

sobre racismo, preconceito e discriminação. Além do mais, é 

importante que o professor seja estimulado a refletir sobre as 

suas práticas e como essas podem contribuir para a construção 

de uma educação antirracista. É nesse aspecto que se fazem 

necessárias a formação continuada e a qualificação dos 

professores, para que esses possam combater o racismo de 

forma eficiente e pontual.

Segundo Cerezer (2010, p. 149):

Convém salientar que abordagens sobre a história 
e as culturas dos povos afro-brasileiro e indígenas 
sempre foram negligenciadas silenciadas e 
negadas nos cursos de formação de professores, 
nos materiais didáticos, nos meios de comunicação 
e demais espaços da vida social, política e cultural 
brasileira, tanto na historiografia tradicional quanto 
na educação escolar.

Diante disso, as dificuldades na efetivação da Lei n.º 

10.639/03 acontecem devido à formação dos professores, 

os quais estão despreparados para lidar com o assunto e 

até mesmo com situações de racismo e preconceito, sendo 

necessário aqui enfatizar que a escola deve buscar promover 

ações para combater o racismo. Exemplos dessas ações que 

podem ser realizadas no ambiente escolar incluem palestras 



54

Capítulo 1

e debates sobre o tema, proporcionando um espaço de 

acolhimento, respeito e ampliação de conhecimento em 

relação à importância da diversidade. 

De acordo com Cerezer (2019), a Secretaria de Educação 

do Estado de Mato Grosso (Seduc), em busca de viabilizar a 

implementação efetiva da Lei n.º 10.639/03, organizou em 2012 

as Orientações Curriculares para a Educação das Relações 

Étnico-raciais, sendo esse um documento com a finalidade de 

orientar as escolas na construção dos PPPs.

As referidas orientações propõem que a temática 

seja abordada ao longo de todo o ensino fundamental. 

Também, no ensino médio, deve possibilitar aos estudantes 

o desenvolvimento de posicionamentos positivos diante da 

diversidade cultural, bem como a promoção de atitudes 

antirracistas – e, ainda, que o trabalho se desenvolva 

nas diferentes áreas do conhecimento, proporcionando a 

interdisciplinaridade (Cerezer, 2019).

Além das Orientações Curriculares para a Educação das 

Relações Étnico-raciais, o Plano Estadual de Educação (PEE) 

do estado (Mato Grosso, 2021) estabeleceu como meta a ser 

atingida até 2017: “Igualar a escolaridade média entre grupos 

de cor e raça declarados à Fundação Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística – IBGE [...]” (Cerezer, 2019, p. 145).

As metas apresentadas pelo PEE fazem parte do que 

está estabelecido no Documento de Referência Curricular para 

Mato Grosso (2018), que orienta todos os níveis da educação 



55

Capítulo 1

do estado. Tal documento buscou estar em consonância com 

a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) (Brasil, 2017), com 

o objetivo de subsidiar o ensino-aprendizagem nas instituições 

escolares, que deveriam articular suas propostas pedagógicas 

– presentes nos respectivos PPPs – com o referido documento 

de referência e consequentemente com a BNCC.

O Documento de Referência Curricular para Mato Grosso 

aborda com certa ênfase a atenção que deve ser dada aos 

estudantes nos momentos de transição de uma etapa a outra, 

sendo necessário considerar todas as mudanças cognitivas, 

emocionais, entre outras pelas quais passam os estudantes. 

Sendo assim:

[...] este currículo de referência sugere muito 
engajamento entre as instituições para cuidar da 
transição entre as etapas da educação básica, 
reconhecendo sua importância para o sucesso na 
permanência e na aprendizagem dos estudantes 
(Mato Grosso, 2018, p. 10).

Assim como apresentado nos PCNs (Brasil, 1997), nas 

Orientações Curriculares da Educação das Relações Étnico-

raciais, tal como trouxe Cerezer (2019), bem como na BNCC 

(Brasil, 2017), o Documento de Referência Curricular de Mato 

Grosso (2018), especificamente sobre a área de Ciências 

Humanas, enfatiza o trabalho de maneira interdisciplinar e 

transdisciplinar – levando em consideração as vivências dos 

estudantes, a multiplicidade dos grupos étnicos, as ações 

humanas, as relações sociais, bem como a produção do 

conhecimento.



56

Capítulo 1

O referido documento versa também sobre a formação 

ética, com vistas à responsabilidade, ao respeito, aos valores 

sociais, cuja formação integral possibilite aos estudantes a 

construção de sujeitos autônomos. No entanto, no que se 

refere à Lei n.º 10.634/03, o referido documento aborda a 

importância da renovação historiográfica.

[...] busca-se romper com a escrita da história 
tradicional, dando visibilidade aos sujeitos até 
então negados, como mulheres, negros, indígenas 
e outros. [...] passam a ser objetos de estudos 
acadêmicos e, paulatinamente, inseridos nos livros 
didáticos (Mato Grosso, 2018, p. 247).

Não podemos deixar aqui de destacar que a inserção 

da história da população negra, das mulheres e dos indígenas 

nos livros didáticos ocorreu devido ao fortalecimento da luta 

de movimentos sociais, como já abordado nesse trabalho, 

mas que ainda há um longo caminho a ser percorrido para 

que esses sujeitos estejam representados de maneira positiva, 

evidenciando o protagonismo exercido por esses grupos nos 

mais diferentes contextos da história do Brasil.

De acordo com o Documento de Referência Curricular 

(Mato Grosso, 2018, p. 248), a disciplina de História 

[...] tem por característica a formação integral 
dos sujeitos, em suas dimensões afetivas, 
intelectuais, culturais e sociais, contribuindo para 
o desenvolvimento da leitura crítica e reflexiva de 
mundo [...].

O estado de Mato Grosso organizou ainda, como parte 

das Políticas Públicas Educacionais, um caderno pedagógico 



57

Capítulo 1

que tem por finalidade assegurar que todas as instituições de 

ensino do estado abordem a história e cultura africana e afro-

brasileira, a fim de solidificar o que é postulado pela Lei n.º 

10.639/03.

Embora o referido caderno aponte que a Seduc tem 

investido em formação de professores e materiais didáticos 

específicos acerca da temática da história e cultura africana 

e afro-brasileira, há que se ter atenção quanto à divulgação 

desses materiais bem como à oferta de formações de 

qualidade para os profissionais da educação. É necessário 

compreender que esses materiais pedagógicos precisam 

chegar até os professores, e não somente esses, mas também 

formações que vão de fato oferecer suporte aos professores 

para trabalharem com a temática. Além disso, evidencia-se a 

necessidade de descolonização curricular, para que a história 

não seja contada a partir da perspectiva de um único agente – 

nesse caso, o colonizador.

É notório a tentativa do estado de Mato Grosso em tratar 

da Lei n.º 10.639/03 nas instituições escolares, mas os esforços 

feitos até o presente momento não se mostram suficiente para 

a abordagem de um ensino de História decolonial, uma vez 

que a formação/qualificação profissional é imprescindível para 

o trato com a temática.

A completude na efetivação desta lei só será possível a 

partir de um movimento ainda mais coletivo, entre as esferas 

federal, estadual, municipal e as instituições escolares. É 



58

Capítulo 1

imprescindível que essas últimas estejam mergulhadas 

profundamente no trato com a temática, a fim de provocar 

mudanças significativas nos posicionamentos dos estudantes, 

haja vista que especialmente a gestão escolar possui papel 

relevante na adoção de atitudes e práticas antirracistas e 

inclusivas.

Como já enfatizado anteriormente, abordar a história 

dos povos africanos, afro-brasileiro e indígenas é um desafio 

constante em sala de aula, devido às ideias já construídas e 

profundamente enraizadas no imaginário social acerca desses 

grupos, além das dificuldades dos próprios professores no 

trato com a temática. Por sua vez, tratar do racismo no espaço 

escolar, em muitas situações, pode ser um tema sensível para 

estudantes que já viveram experiências do tipo, impactando 

diretamente no aspecto sentimental e psicológico do indivíduo. 

Entretanto, abordar o assunto é necessário e urgente para 

romper estereótipos, descontruir pensamentos eurocêntricos 

já consolidados e ampliar o conhecimento acerca da população 

africana e afro-brasileira, o que torna possível a tomada de 

consciência por parte dos estudantes e a atuação destes na 

sociedade com vistas ao respeito para com a diversidade.

Apesar de os documentos estaduais trazerem um 

direcionamento acerca da abordagem da temática afro-

brasileira, não podemos deixar de trazer aqui o documento de 

referência nacional: a BNCC. Reformulado em 2017, trata-se 

de um documento normativo, o qual sistematiza a produção 

de conhecimentos, as competências e habilidades a serem 



59

Capítulo 1

desenvolvidas pelos estudantes ao longo do seu processo 

formativo básico.

A BNCC estabeleceu diretrizes para o currículo escolar em 

abrangência nacional. De acordo com o referido documento, é 

importante que sejam definidas as aprendizagens consideradas 

essenciais, as quais estão presentes nas dez competências 

gerais apresentadas pela Base, cujas competências são 

entendidas 

[...] como a mobilização de conhecimento [...], 
habilidades [...], atitudes e valores para resolver 
demandas complexas da vida cotidiana, do pleno 
exercício da cidadania e do mundo do trabalho 
(Brasil, 2017, p. 8).

Como já citado, a BNCC estabeleceu diretrizes para o 

currículo escolar, assegurando aquilo que é considerado base 

comum a nível nacional, com abertura para a parte diversificada 

em busca de atender às questões locais e regionais específicas. 

É pertinente aqui destacar que a área de Ciências Humanas, 

da qual fazem parte as disciplinas de História, Geografia, 

Sociologia e Filosofia, 

[...] deve propiciar aos alunos a capacidade de 
interpretar o mundo, de compreender processos e 
fenômenos sociais, políticos e culturais e de atuar 
de forma ética, responsável e autônoma diante de 
fenômenos sociais e naturais (Brasil, 2017, p. 356).

Contudo, é importante atentar para a carga horária 

destinada às disciplinas que fazem parte da base para que 

não haja prejuízo, pois uma redução da carga horária pode 

provocar a simplificação do conteúdo a um conjunto mínimo de 



60

Capítulo 1

conceitos. Nisso, é colocada em segundo plano a profundidade 

necessária para a compreensão crítica e reflexiva acerca de 

diferentes aspectos – sociais, econômicos, políticos e culturais 

–, acarretando prejuízos no desenvolvimento de habilidades de 

análise, argumentação e pensamento crítico dos estudantes.

A BNCC, entretanto, apresenta a promoção da igualdade, 

equidade e qualidade da educação, através das competências 

e habilidades essenciais que todos os estudantes devem 

adquirir ao longo do seu processo formativo, possibilitando 

sua progressão. É pertinente destacar que, embora a busca 

pela equidade e qualidade da educação seja algo positivo 

e necessário, há alguns desafios para a efetivação desse 

currículo, uma vez que muitas instituições escolares apresentam 

dificuldades no acesso a recursos didáticos, tecnológicos, 

humanos; e, ainda, falta de infraestrutura adequada para 

garantir um ensino que leve em consideração as necessidades 

e particularidades dos estudantes, o que inviabiliza a promoção 

e efetivação da equidade.

Segundo a BNCC (Brasil, 2017, p. 15):

[...] um planejamento com foco na equidade 
[...] exige um [...] compromisso de reverter a 
situação de exclusão histórica [...] como os 
povos indígenas originários e as populações das 
comunidades remanescentes de quilombos e 
demais afrodescendentes – e as pessoas que não 
puderam estudar ou completar sua escolaridade 
na idade própria. [...] requer o compromisso 
com os alunos com deficiência, reconhecendo a 
necessidade de práticas pedagógicas inclusivas e 
de diferenciação curricular [...].



61

Capítulo 1

Para que o currículo seja de fato voltado à inclusão e 

à equidade, tendo por base a BNCC, a qual versa sobre os 

grupos invisibilizados ao longo da história, é imprescindível que 

ocorra a descolonização dos currículos escolares bem como 

o investimento em todos os âmbitos da educação – desde 

recursos materiais à formação continuada –, garantindo a 

qualidade do ensino.

Além disso, no que tange à igualdade educacional, é 

necessário levar em consideração a realidade socioeconômica 

brasileira, uma vez que – em decorrência da desigualdade 

econômica enfrentada por muitas famílias no Brasil – o ingresso 

e a permanência na escola de educação básica nem sempre 

se efetivam, provocando a evasão escolar e a não formação 

integral do indivíduo.

A BNCC (Brasil, 2017, p. 19-20) destaca que:

[...] cabe aos sistemas e redes de ensino, 
assim como às escolas, em suas respectivas 
esferas de autonomia e competência, incorporar 
aos currículos e às propostas pedagógicas a 
abordagem de temas contemporâneos [...] Entre 
esses temas, destacam-se: direitos da criança 
e do adolescente [...], educação para o trânsito 
[...], educação ambiental [...], educação alimentar 
e nutricional [...], processo de envelhecimento, 
respeito e valorização do idoso [...], educação 
em direitos humanos [...], educação das relações 
étnico-raciais e ensino de história e cultura afro-
brasileira, africana e indígena [...], bem como 
saúde, vida familiar e social, educação para o 
consumo, educação financeira e fiscal, trabalho, 
ciência e tecnologia e diversidade cultural [...].



62

Capítulo 1

Para tais abordagens é preciso que os profissionais 

da educação estejam capacitados – a partir da ampliação 

de políticas de formação continuada efetivas adequadas 

à realidade educacional –, além de dispor de recursos 

pedagógicos suficientes para o trato das referidas temáticas, 

em especial aquela voltada à educação das relações étnico-

raciais e ao ensino de história e cultura afro-brasileira, africana 

e indígena – foco desta pesquisa. Por conseguinte, a BNCC se 

apresenta um tanto quanto inflexível, pois define um conjunto 

rígido de competências e habilidades, como já mencionado. 

Isso pode limitar a autonomia dos profissionais da educação 

e a capacidade das instituições escolares em adaptar seus 

currículos às necessidades particulares dos estudantes e da 

comunidade escolar que atendem.

É necessário aqui salientar que, embora a BNCC 

reconheça a importância da educação das relações étnico-

raciais e a abordagem da história e cultura afro-brasileira, 

africana e indígena, sua implementação revela lacunas. Por 

exemplo, a falta de clareza presente em alguns pontos do 

documento pode ocasionar interpretações díspares, pois a 

Lei n.º 10.639/03 sugere uma mudança estrutural no currículo 

escolar. Entretanto, a BNCC carece de meios mais assertivos 

para garantir e sustentar essa transformação, uma vez que o 

referido documento não oferece diretrizes específicas sobre 

como a implementação da referida lei deve ser concretizada 

no cotidiano escolar.



63

Capítulo 1

Além do mais, a BNCC não fornece orientações 

contundentes sobre a integração da história e cultura afro-

brasileira, africana e indígena em outras disciplinas ou áreas 

do conhecimento, o que pode inviabilizar a efetivação da 

interdisciplinaridade, proposta pelo então documento. Nessa 

perspectiva, a BNCC apresenta uma possível dicotomia entre 

as disciplinas de Ciências Humanas e as demais áreas do 

conhecimento ao organizar os conteúdos por áreas, o que 

pode reforçar uma concepção fragmentada do conhecimento. 

É fundamental ressaltar que a área de Ciências Humanas possui 

característica dinamizada, sendo necessário uma abordagem 

mais flexível em colaboração com outras áreas do saber.

Há que se ater ainda quanto à importância de uma 

abordagem interseccional, haja vista que a BNCC enfatiza a 

necessidade de contemplar diversas dimensões da diversidade, 

levando em consideração e colocando-se para discussão 

temas como gênero, orientação sexual e religiosa – os quais 

não se apresentam interconectados com a Lei n.º 10.639/03. 

Daí a relevância de interconectá-los, o que promove uma 

abordagem mais integrada nos currículos para que se evite 

uma fragmentação da compreensão dos estudantes sobre 

a dimensão das problemáticas sociais presentes no Brasil e 

possa proporcionar uma compreensão crítica do mundo em 

que vivem.

De acordo com a BNCC, a disciplina de História se 

faz importante para a compreensão do tempo atual e busca 

responder às perguntas que surgem no presente, tendo por 



64

Capítulo 1

sua vez o passado como espaço de tempo que se relaciona 

com a contemporaneidade. No entanto, para buscar conhecer 

o passado e interpretá-lo é necessário fazer uso de diferentes 

fontes, as quais foram elaboradas pelos homens do passado.

Dito isso, a disciplina de História deve propiciar aos 

estudantes a autonomia e a compreensão de que a ação dos 

sujeitos, ao longo dos contextos históricos, ocorre de acordo 

com o período em que esses sujeitos vivem – sendo, portanto, 

contemporâneos da sua época. A BNCC reforça o que está 

presente na LDB (1996), com a inserção da Lei n.º 11.645/08 

sobre a importância de se estudar a história e cultura afro-

brasileira e indígena, uma vez que “[...] ganha realce não 

apenas em razão do tema da escravidão, mas – especialmente 

– por se levar em conta a história e os saberes produzidos por 

essas populações [...]” (Brasil, 2017, p. 417). Ao tratar das Leis 

n.º 10.639/03 e n.º 11.645/08, a BNCC (Brasil, 2017, p. 401) 

destaca:

A inclusão dos temas obrigatórios definidos pela 
legislação [...], tais como a história da África e das 
culturas afro-brasileira e indígena, deve ultrapassar 
a dimensão puramente retórica e permitir que 
se defenda o estudo dessas populações como 
artífices da própria história do Brasil. A relevância 
da história desses grupos humanos reside na 
possibilidade de os estudantes compreenderem 
o papel das alteridades presentes na sociedade 
brasileira, comprometerem-se com elas e [...] 
perceberem que existem outros referenciais 
de produção, circulação e transmissão de 
conhecimentos [...].



65

Capítulo 1

Desse modo, o ensino de História disposto pela BNCC 

possibilita aos estudantes a compreensão da importância da 

sua atuação consciente enquanto sujeito histórico, que interfere 

e tem a capacidade de alterar o meio em que vive. Além do 

mais, a História proporciona conhecimento concernente a 

temporalidades, sujeitos históricos e aos mais diferentes 

contextos estudados, o que pode possibilitar aos jovens a 

construção da identidade a partir do conhecimento histórico.

Sendo assim, o uso de fontes variadas permite aos 

estudantes verificá-las, interpretá-las e, a partir do conhecimento 

adquirido, formularem seu próprio ponto de vista. Isso os instiga 

a ter autonomia, bem como a compreender a construção 

dos diferentes pontos de vistas e discursos sobre um dado 

tema, levando-os a entenderem a importância do respeito às 

diferentes opiniões.

Quanto à BNCC, é importante destacar que há de se 

ter especial atenção com alguns aspectos a serem discutidos 

e repensados, uma vez que se apresenta como desafio a 

abordagem eurocêntrica do currículo, não podendo deixar 

de ser salientado que o currículo é responsável por transmitir 

os conhecimentos e valores que serão compartilhados com 

os estudantes. Há a necessidade de que esse currículo 

seja descolonizado e proporcione a reflexão quanto à 

diversidade racial e cultural do Brasil, com vistas a uma história 

protagonizada pelos sujeitos silenciados e invisibilizados pelo 

viés eurocêntrico.



66

Capítulo 1

Dessa maneira, um currículo descolonizado visa a incluir 

a história e a cultura africana, afro-brasileira e indígena de forma 

transversal, interdisciplinar, e não apenas como conteúdos 

isolados e reducionistas. Além do mais, outra problemática 

presente na BNCC é justamente a superficialidade com 

que se aborda a história e cultura africana e afro-brasileira, 

sem a problematização de questões como o racismo e a 

discriminação, que infelizmente permeiam a sociedade – e até 

mesmo o ambiente escolar – com constância.

Embora o estado de Mato Grosso tenha empreendido 

algumas metas que deveriam ter sido alcançadas até 2017, 

pelo PEE, em consonância com as Orientações Curriculares 

para a Educação das Relações Étnico-raciais, no que diz 

respeito a essa questão, nota-se que os avanços na temática 

ainda são tímidos. Por mais que seja orientada uma atividade 

interdisciplinar, ela ocorre em sua maioria nas disciplinas 

de História e Arte, podendo até mesmo ser um reflexo da 

fragmentação das disciplinas, presente na BNCC.

É importante aqui ressaltar o PEE, pensado para ser 

efetivado no período de cinco anos, com vistas à oferta de 

estratégias e recursos para que as instituições escolares 

cumpram o que traz a Lei Federal n.º 10.639/03. O documento 

em sua meta 7, estabelece a necessidade de 

[f]omentar a qualidade da educação básica em 
100% [...] das unidades de ensino do sistema 
estadual de educação, com foco na melhoria do 
fluxo escolar e da aprendizagem durante a vigência 
do Plano (Mato Grosso, 2021, p. 7). 



67

Capítulo 1

Ele traz como estratégia para o alcance dessa 

meta, quanto à Lei n.º 10.639/03, a necessidade de haver 

mecanismos de monitoramento a respeito da aplicação e 

efetivação da referida lei, bem como da Lei n.º 11.645/08. No 

entanto, o próprio PEE não apresenta indicadores específicos 

para monitorar e acompanhar a implementação dessas leis, 

o que garantiria (se houvesse) que as metas propostas se 

apresentassem em resultados concretos.

A ausência de um monitoramento efetivo e de indicadores 

práticos de avaliação pode acarretar prejuízos e ineficiência 

na efetividade da legislação e na execução dos objetivos de 

promoção da igualdade racial. Destaca-se, ainda dentro das 

estratégias da meta 7, a oferta de

[...] cursos de formação continuada sobre História 
e Cultura Afro-Brasileiras e Relações Étnico-
Raciais e Indígenas aos profissionais da educação 
e de maneira específica aos professores das redes 
públicas e privada que atuem nas disciplinas 
referidas na Leis Federais n°s 10.639 [...] de 2003, 
e 11.645 [...] de 2008 (Mato Grosso, 2021, p. 8).

Para que essa formação seja de qualidade e garanta-

se sua aplicação na prática docente, na educação básica, é 

necessário que os professores formadores estejam capacitados 

para tal, além de haver, por parte do estado, a criação de 

recursos materiais que possam suprir a demanda e atender à 

necessidade pedagógica.



68

Capítulo 1

O PEE (Mato Grosso, 2021, p. 8) objetiva em sua

Meta 8 – Elevar a escolaridade média da população 
de 18 (dezoito) a 29 (vinte e nove) anos, de modo 
a alcançar, no mínimo, 12 (doze) anos de estudo 
no último ano de vigência deste Plano para as 
populações do campo, da região de menor 
escolaridade no Estado e dos 25% (vinte e cinco 
por cento) mais pobres, e igualar a escolaridade 
média entre negros e não negros declarados 
à Fundação Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística – IBGE.

Traz ainda, entre suas estratégias quanto às Leis n.º 

10.639/03 e n.º 11.645/08 a implementação 

[...] nas gestões de educação dos municípios [de] 
setores incumbidos de promover as questões sobre 
educação das relações étnico-raciais, garantindo a 
implementação e aplicação das Leis Federais n°s 
10.639 [...] e 11.645 [...] (Mato Grosso, 2021, p. 8).

Destaca-se, ainda dentro dessa meta, a estratégia 8.5, 

que viabiliza e garante a manutenção da semana da Consciência 

Negra nas instituições escolares do estado de Mato Grosso, 

devendo fazer parte do calendário oficial e escolar, com a 

garantia de recursos para que as escolas implementem as 

referidas leis. Entretanto, cabe aqui ressaltar que o trato com 

a temática não pode e não deve estar reduzida à semana 

da Consciência Negra ou ao mês de novembro; para uma 

mudança de atitude efetiva, há a necessidade de um trabalho 

contínuo e interdisciplinar.

O PEE não traz como estratégia a avaliação dos materiais 

didáticos, ou dos chamados materiais estruturados, que 



69

Capítulo 1

ainda apresentam aspectos do eurocentrismo, demonstrando 

uma educação pautada na perspectiva eurocêntrica. Dito 

isso, o documento deveria conter diretrizes precisas quanto 

à seleção de materiais que promovam a diversidade étnico-

racial e a abordagem em uma perspectiva decolonial, 

evitando estereótipos e contribuindo significativamente 

para a construção de uma consciência crítica acerca das 

contribuições e dos protagonismos históricos e culturais da 

população afrodescendente.

Os tímidos avanços apresentados até o momento 

demonstram o esforço para uma mudança de perspectiva 

acerca da história do povo afro-brasileiro e africano. Entretanto, 

ainda há muito o que se fazer para que a lei seja efetiva nos 

espaços escolares e mais efetiva ainda na esfera estadual, pois 

se estivessem preocupados de fato com a implementação 

da Lei n.º 10.639/03 disporiam da formulação de materiais 

didáticos-pedagógicos, de formações de qualidade e 

reformulações curriculares na perspectiva decolonial.



70

Capítulo 2

PROTAGONISMO E FEMINISMO NEGRO: 
UMA HISTÓRIA DE RESISTÊNCIAS  

E CONQUISTAS

Por muito tempo as mulheres foram colocadas na 

condição de inferiores em relação aos homens, ocupando 

posição de submissão, no entanto, vale destacar que muitas 

mulheres não aceitaram pacificamente esse lugar, se mostrando 

à frente do seu tempo e ocupando postos de poder. É possível 

encontrar informações que evidenciam o protagonismo 

exercido por mulheres em diferentes coletividades, como é o 

caso das sociedades que se formaram no continente africano, 

apresentando-se com linearidade matrilinear. Exemplos disso 

são o reino de Gana; o reino de Cuxe; e até mesmo o próprio 

Egito, que tivera seu período de governança feminina com 

Cleópatra como rainha.

Embora não tenha sido organizada enquanto movimento, 

a luta de algumas mulheres no contexto das revoluções na 

Europa foi fundamental para incentivar outras mulheres a 

reivindicar seus direitos e questionar os preceitos postos à 

época. Entre elas podemos citar Mary Wollstonecraft, na 



71

Capítulo 2

Inglaterra, a qual passa a reivindicar os direitos das mulheres 

em 1972; Olympe de Gouges, na França, autora da Declaração 

dos Direitos da Mulher e da Cidadã de 1791, sendo essa uma 

resposta à Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão de 

1789 – que fora formulado no bojo da Revolução Francesa, a 

partir de forte influência do Iluminismo, mas que não englobava 

as mulheres, embora participassem ativamente do processo 

revolucionário –; e Nísia Floresta, no Brasil, no contexto do 

século 19, quando as mulheres eram consideradas submissas 

e inferiores em relação  aos homens.

A partir dessas, outras tantas mulheres se encorajaram e 

passaram a reivindicar – com mais rigor – seus direitos, dando 

início ao que ficou conhecido como movimento feminista. De 

acordo com Pinto (2003), tal movimento no Brasil tem três 

vertentes distintas: a primeira se liga à reivindicação de direitos 

políticos; a segunda vertente esteve direcionada à defesa 

e ao direito à educação da mulher; e a terceira vislumbrava 

a libertação feminina de maneira mais radical, englobando 

a exploração no trabalho e evidenciando as desigualdades 

salariais entre homens e mulheres. Embora se reconheça a 

importância do movimento feminista e do movimento negro na 

sociedade brasileira, bem como no que se refere à conquista 

de direitos, tanto da população negra quanto da mulher, ambos 

os movimentos não deram conta de abarcar as demandas que 

envolviam, especificamente, as mulheres negras.

Se por um lado o movimento negro reivindicava os 

direitos da população negra de maneira geral, por outro, 



72

Capítulo 2

não se reconheciam as desigualdades existentes no que diz 

respeito ao gênero. Já em relação ao movimento feminista, 

colocava-se em pauta a questão gênero, mas deixava-se de 

lado a questão raça.

Nesse aspecto, é pertinente trazer um trecho que diz 

muito sobre o apagamento das experiências da mulher negra 

dentro do movimento feminista.

Em 1851, Sojourner Truth, ex-escrava que se 
tornou oradora, fez seu famoso discurso intitulado 
‘E não sou eu uma mulher?’ na Convenção dos 
Direitos das Mulheres em Ohio, em que dizia:

Aquele homem ali diz que é preciso ajudar as 
mulheres a subir numa carruagem, é preciso 
carregá-las quando atravessam um lamaçal, e elas 
devem ocupar sempre os melhores lugares. Nunca 
ninguém me ajuda a subir numa carruagem, a 
passar por cima da lama ou me cede o melhor 
lugar! E não sou eu uma mulher? Olhem pra mim! 
Olhem para meu braço! Eu capinei, eu plantei, 
eu juntei palha nos celeiros, e homem nenhum 
conseguiu me superar! E não sou eu uma mulher? 
Consegui trabalhar e comer tanto quanto um 
homem – quando tinha o que comer – e aguentei 
as chicotadas! Não sou eu uma mulher? Pari 
cinco filhos, e a maioria deles foi vendida como 
escravos. Quando manifestei minha dor de mãe, 
ninguém, a não ser Jesus, me ouviu! E não sou 
eu uma mulher? (Truth, 1851 apud Ribeiro, 2018, 
p. 44).

Carentes então de reivindicações e discussões que 

evidenciassem a existência de tratamento desigual, as 

mulheres negras se organizaram no que ficou conhecido como 

movimento feminista negro, que teve início na década de 1960, 



73

Capítulo 2

nos Estados Unidos, num contexto de luta pelos direitos civis 

e contra a segregação racial – fortalecido nos anos 1970 pelas 

obras publicadas por Angela Davis e Audre Lorde.

No Brasil o movimento feminista negro, enquanto 

movimento social, ganhou força por volta do século 20, como 

reflexo de influências internacionais, sobretudo dos Estados 

Unidos. Além do mais, naquele momento o Brasil passava pelo 

processo de redemocratização, o que possibilitou a ampliação 

das discussões e do fortalecimento dos movimentos sociais. 

Nessa perspectiva, Assis (2019, p. 29) destaca que “[d]

e maneira gradativa, as pautas das mulheres negras foram 

ganhando espaço e, durante a chamada década da mulher, 

o alcance das temáticas de gênero e raça alcançaram as 

plataformas internacionais”.

Dessa maneira, o movimento feminista negro é um 

movimento social que busca a igualdade de gênero e a 

eliminação do racismo em relação às mulheres negras, surgido 

então como uma resposta à exclusão das mulheres negras 

dos debates feministas tradicionais e do movimento negro 

que – grosso modo – ignoravam as experiências e opressões 

enfrentadas pelas mulheres negras.

De acordo com Akotirene (2019), o movimento 

feminista negro se organizou com ênfase no conceito de 

interseccionalidade, defendido por Bell hooks, Audre Lorde e 

Angela Davis, uma vez que as 

[...] experiências e reivindicações intelectuais eram 
inobservadas tanto pelo feminismo branco quanto 



74

Capítulo 2

pelo movimento antirracista, focado nos homens 
negros (Akotirene, 2019, p. 14). 

Com isso, o feminismo negro busca evidenciar que 

raça, classe e gênero se entrecruzam, provocando uma 

discriminação interseccionada e reconhecendo as múltiplas 

formas de opressão, com interconexão entre raça, gênero e 

outras identidades sociais.

Nesse aspecto, o movimento feminista negro luta 

contra a discriminação racial, o sexismo e a opressão de 

gênero, abordando questões como a violência doméstica e a 

ausência de representatividade em diferentes espaços – tanto 

políticos quanto sociais. Busca, ainda, discutir e combater 

as desigualdades salariais, a invisibilidade e o silenciamento 

diante de realidades de opressões e violências.

Angela Davis destaca que as formas de repressão 

interseccionada se davam desde o período da escravização, 

no qual:

Como mulheres, as escravas eram inerentemente 
vulneráveis a todas as formas de coerção sexual. 
Enquanto as punições mais violentas impostas aos 
homens consistiam em açoitamentos e mutilações, 
as mulheres eram açoitadas, mutiladas e também 
estupradas (Davis, 2016, p. 24).

A situação de violência e opressão vivenciada por essas 

mulheres negras já denunciava que seus desafios seriam ainda 

maiores quando comparadas com os homens na mesma 

situação.



75

Capítulo 2

Vale destacar que o movimento feminista negro é 

também responsável por ampliar o conceito de feminismo 

para além das experiências e vivências das mulheres brancas 

de classe média e incluir a perspectiva e luta das mulheres 

negras e outras mulheres de cor – o que resulta na busca por 

igualdade de direitos e oportunidades para essas mulheres e 

em uma sociedade mais justa e inclusiva para todos.

2.1 ENTRE LUTAS E RESISTÊNCIAS:  
A SITUAÇÃO DA MULHER NEGRA NO BRASIL

Quando voltamos os nossos olhares para a situação 

das mulheres negras no Brasil, nos deparamos com uma 

trajetória histórica de protagonismos, mas também com fatos 

que marcaram profundamente a história dessas mulheres. 

A miscigenação brasileira não ocorreu como desejo dos 

negros e brancos, mas como “[...] o resultado da violentação 

de mulheres negras por parte da minoria branca dominante 

[...]” (Gonzalez, 2018, p. 35). Em outras palavras, desde 

cedo a mulher negra foi objetificada, cujo gênero era levado 

em consideração quando era interessante e conveniente ao 

senhor branco – para a exploração sexual, por exemplo –, mas 

era desprovida deste no momento da exploração da sua força 

de trabalho (Davis, 2016).

Entretanto, é importante destacar que a resistência da 

população negra começa junto com a chegada dos africanos 



76

Capítulo 2

na condição de escravizados ao território brasileiro, evidenciada 

pelos quilombos que se formaram nesse espaço, sobretudo o 

de Palmares – que, de acordo com Gonzalez (2018), pode ser 

considerado o berço da nacionalidade brasileira.

Por conseguinte, se referindo especificamente às 

mulheres negras, Gonzalez (2018) e Assis (2019) destacam 

que sua atuação e seu protagonismo se dão em conjunto 

com os movimentos de resistência dos homens negros no 

Brasil, quando é possível verificar a participação de mulheres 

negras em alguns conflitos – como foi o caso de Luiza Mahin 

na Revolta dos Malês, na Bahia, em 1835. Marcelo Paixão e 

Flávio Gomes (2012, p. 298) destacam que, desde o processo 

da diáspora,

[...] as mulheres eram conhecidas por sua 
força e poder espiritual, e elaboraram formas 
de enfrentamento, contrariando a ideia de que 
aceitavam a dominação com passividade. Uma 
das bases de poder verificava-se na luta pela 
manutenção da família negra [...]. Na tentativa de 
impedir que filhos e esposos fossem vendidos 
separadamente, recusavam-se a trabalhar e 
ameaçavam os senhores com o suicídio e o 
infanticídio. Em um mundo cercado de opressão, 
tais mulheres construíram ambientes de autoestima 
e se tornavam decisivas, [...] para viabilizar fugas 
ou obter informações a respeito de vendas e 
transferências indesejáveis.

Dessa forma, as mulheres negras tiveram papel 

preponderante na luta contra a escravização, opressão e 

violência sofrida, contradizendo o que se pregava e o que se 

perpetuou pela historiografia branca e elitizada. É importante 



77

Capítulo 2

destacar que a situação de opressão vivenciada pelas 

mulheres negras no passado brasileiro, de certa maneira, se 

mantém atualmente, não com as mesmas características, mas, 

podemos dizer, como uma opressão “à moda contemporânea” 

– ora escancarada, ora velada.

Os lugares direcionados às mulheres negras 
no Brasil do século 20 são aqueles de menor 
visibilidade e fortemente restringidos, cujas 
justificativas se davam, a princípio, pelo baixo 
nível de escolarização e, posteriormente, pelas 
dificuldades técnicas. Agora no contexto do 
século 21, embora o número de mulheres negras 
a concluírem o ensino superior e a apresentarem 
qualificação profissional tenha aumentado, isso 
aconteceu graças à ampliação de algumas ações 
afirmativas, e a seleção ainda perpassa questões 
como de raça e – em alguns aspectos – de gênero, 
o que acaba por evidenciar a manutenção da 
discriminação racial e de gênero (Gonzalez, 2018).

Gonzalez (2018, p. 44) ressalta: “Ser negra e mulher no 

Brasil, [...] é ser objeto de tripla discriminação, uma vez que os 

estereótipos gerados pelo racismo e pelo sexismo a colocam 

no mais baixo nível de opressão”. Consequentemente, destaca 

a questão da interseccionalidade, que permeia as experiências 

das mulheres negras.

Ao descrever com tanta maestria a situação das mulheres 

negras no Brasil, vemos como é significativo relê-la aqui. A 

autora discorre que a mulher “[...] se volta para a prestação 

de serviços domésticos junto às famílias das classes média e 

alta [...]. [...] acrescido [...] da dupla jornada que ela, mais do 



78

Capítulo 2

que ninguém, tem de enfrentar” (Gonzalez, 2018, p. 44-45). E 

prossegue, apontando que, 

[q]uando não trabalha como doméstica, vamos 
encontrá-la também atuando na prestação 
de serviços de baixa remuneração [...] nos 
supermercados, nas escolas ou nos hospitais [...] 
(Gonzalez, 2018, p. 45).

Nessa perspectiva, Silva (2021, p. 72) destaca que as 

mulheres negras 

[...] aparecem nas narrativas, desgarradas de 
seu núcleo familiar, cuidando de outros, não de 
seus próprios filhos, é a ‘mãe-preta’, a ‘babá’, a 
empregada doméstica que cuida dos filhos do 
senhor(a)/patrão(oa), e não dos seus. 

Essas narrativas literárias dão às mulheres negras o lugar do 

ser que não gera filhos, que não gera descendentes, conotando a 

ideia de serem desprovidas do direito de tornarem-se mães.

Além desses lugares destacados por Gonzalez (2018), 

outro que merece ser mencionado é aquele em que os corpos 

femininos negros são hipersexualizados, expostos para 

agradar e satisfazer a burguesia, havendo dessa maneira a 

objetificação e fetichização desses corpos – o que perpetua a 

violência sexual e moral contra as mulheres negras. Segundo 

Silva (2021, p. 71-72):

Tanto na literatura como nas telenovelas, nas letras 
de músicas, nos dizeres e piadas do cotidiano a 
mulher negra e mestiça é representada como 
‘mais sensual’ que a mulher branca, a forma 
como os homens tratam as mulheres negras 
é completamente diferente de como tratam as 
mulheres brancas.



79

Capítulo 2

O que se pode notar é que os estereótipos acerca das 

mulheres negras se fazem presente em diversos meios, e tal 

presença – por sua vez negativa, errônea e equivocada – coloca 

essas mulheres em situações de opressão, inferiorização e 

objetificação, provocando uma imagem negativa do ser mulher 

negra na sociedade brasileira. Esse quadro inviabiliza que outras 

meninas, adolescentes e mulheres negras se identifiquem em 

situações de respeito, sucesso e empoderamento.

A discriminação racial feminina no Brasil se manifesta 

de diferentes formas, as quais também estão ligadas à 

desigualdade salarial entre homens e mulheres brancas, cuja 

acentuação é ainda maior em posições de liderança e de 

maior prestígio profissional, quando comparadas a mulheres e 

homens negros.

Ainda, a discriminação racial pode ser notada nos casos 

de racismo institucional, em que as mulheres negras são vítimas 

de racismo nos mais variados espaços – como em instituições 

escolares, no mercado de trabalho, na saúde e em outros 

serviços públicos –, configurando um atendimento precário em 

decorrência da cor da pele. Entretanto, embora a mulher negra 

sofra com as mais diversas formas de discriminação, é preciso 

enfatizar que esta encontrou, nessa sociedade opressora, 

meios e mecanismos de resistência.



80

Capítulo 2

2.2 ALÉM DA MARGEM: LITERATURA FEMININA 
NEGRA COMO RESISTÊNCIA E PROTAGONISMO

A literatura feminina negra foi um dos meios e 

mecanismos encontrados pelas mulheres negras para resistir, 

empoderar e combater o racismo no Brasil, valorizando a 

voz dessas mulheres na sociedade. Esse tipo de literatura 

é caracterizado por abordar temas como racismo, sexismo, 

cultura e identidade negra, dando visibilidade às experiências 

vividas pelas mulheres negras, haja vista que estas contam 

suas histórias de forma autêntica e legítima, conscientizando, 

assim, a sociedade sobre a existência e a luta dessas mulheres.

Embora as literaturas veiculadas no Brasil tenham variado 

de acordo com cada período e contexto histórico, a literatura 

feminina e negra estava longe de ser a mais estimada entre as 

editoras e os leitores, cujo espaço era ocupado por homens, 

em sua maioria brancos e economicamente prestigiados. Além 

disso, o racismo estrutural presente na sociedade fez com que 

a produção literária de escritoras negras fosse vista de maneira 

estereotipada, desqualificando-as como de menor importância 

em relação à literatura produzida por escritores brancos.

Outro fator que contribuiu para a não aceitação da 

literatura feminina negra foi o sexismo presente na sociedade 

brasileira, na qual as mulheres, de maneira geral, tinham suas 

vozes silenciadas em todos os espaços. E esse silenciamento 

não era diferente no meio literário, cujas escritoras negras 



81

Capítulo 2

enfrentavam ainda mais barreiras devido à interseccionalidade 

entre classe, raça e gênero, como já apontado anteriormente.

Mesmo diante de tantas barreiras, a primeira escritora 

negra brasileira a publicar um livro foi Maria Firmina dos Reis, 

em 1859, com o romance Úrsula. Entretanto, a literatura 

feminina negra só ganhou mais destaque no Brasil a partir da 

década de 1970, com a publicação de obras de escritoras 

como Conceição Evaristo, Carolina Maria de Jesus, Ana Maria 

Gonçalves, Djamila Ribeiro e tantas outras mulheres negras.

A partir do fortalecimento do movimento feminista negro, 

na década de 1990, a literatura feminina negra passou a ser 

mais valorizada e reconhecida, surgindo diversas publicações 

independentes e editoras voltadas para a publicação de obras 

de escritoras negras. Nos dias atuais esse tipo de literatura é um 

dos segmentos mais vibrantes e importantes da cena literária 

brasileira, com muitas escritoras produzindo obras de diversos 

gêneros, tais como poesia, ensaios e prosas. Além disso, as 

editoras continuam desempenhando papel fundamental na 

promoção e difusão dessas obras, enquanto as redes sociais 

e a internet também têm sido importantes meios de divulgação 

e distribuição da literatura feminina negra.

O espaço em ascensão da literatura feminina negra 

se torna importante na medida em que é por meio delas 

que as mulheres negras podem ecoar suas vozes antes 

silenciadas, denunciando as mazelas sociais; abordando 

questões relacionadas a raça, gênero, classe, identidade e 



82

Capítulo 2

pertencimento; levando em consideração que a literatura 

permite a seus escritores partir de contextos reais, aproximando 

e relacionando as narrativas literárias a diferentes contextos 

históricos (Pesavento, 2006).

Entre as escritoras da literatura feminina negra brasileira, 

ressaltamos as seguintes:

Carolina Maria de Jesus

Mulher negra, mineira, reconhecida por seu livro Quarto 

de despejo (1960), sendo esse um diário que ela manteve 

de 1955 a 1960 sobre sua vida e suas experiências como 

moradora de uma favela em São Paulo. Edson Guimarães de 

Azeredo (2018), em sua dissertação de Mestrado Profissional 

em Ensino de História, destaca que Carolina nasceu na extrema 

pobreza, sob o regime republicano, o qual em nada garantiu e 

assegurou os direitos civis, sociais e políticos da população 

negra liberta – porém, invisibilizada, silenciada e esquecida 

pelo próprio governo.

Carolina Maria de Jesus foi analfabeta até por volta dos 

sete anos de idade, momento em que ingressou no Colégio 

Allan Kardec. Entretanto, cursou pouco mais de dois anos, 

período em que ela aprendeu a ler e escrever, resultado de 

um profundo desejo pelas letras. De acordo com Azeredo 

(2018), Carolina se estabeleceu na favela do Canindé/SP, no 

ano de 1949, onde passou por diferentes experiências de 

subemprego. Foi atuando como catadora de papel que a autora 

se deparou com livros e cadernos, os quais utilizou para redigir 



83

Capítulo 2

seus escritos, retratos de uma realidade vivenciada por uma 

mulher negra, pobre e favelada. Esses escritos documentaram 

sua luta contra a pobreza, a fome e o preconceito pelos quais 

passava.

De acordo com Azeredo (2018), os relatos de Carolina 

Maria de Jesus adquiriram visibilidade, mesmo que temporária, 

por meio do jornalista Audálio Dantas, que se tornou um 

mediador, já que possibilitou a publicação dos escritos da 

autora. Embora os registros de Carolina, que deram origem 

a sua primeira publicação, intitulada Quarto de despejo, 

tivessem ganhado o mercado editorial e sido traduzidos para 

outros idiomas, sua obra foi esquecida após seu falecimento 

em 1977, permanecendo assim até a década de 1990. Esse 

esquecimento se deu devido às características da sua obra, 

uma vez que se tratava de uma literatura negra, não tendo 

espaço no mercado editorial por não fazer parte dos padrões 

literários da época em questão.

Quarto de despejo chamou atenção internacional para 

a questão da pobreza no Brasil e fez da autora um símbolo 

de resistência contra a desigualdade social. Além desse livro, 

Carolina escreveu outros, como Casa de alvenaria (1961), 

Pedaços de fome (1963) e Diário de Bitita (1982).

Contrariando as regras da época, em seus escritos, 

Carolina Maria de Jesus deixa transparecer a sua consciência 

social e política, evidenciando as dificuldades enfrentadas no 

seu cotidiano e as injustiças sofridas, porém acreditando na 



84

Capítulo 2

possibilidade de que em algum momento essa triste e dura 

realidade se alteraria.

Maria da Conceição Evaristo de Brito

Escritora brasileira, atualmente ocupa uma cadeira na 

Academia Mineira de Letras, sendo a primeira mulher a ter esse 

destaque na referida academia. A escritora é conhecida por 

suas riquíssimas contribuições à literatura afro-brasileira e ao 

discurso feminista. Bárbara Araújo Machado (2014) escreveu 

em seu artigo que Conceição Evaristo nasceu em Belo 

Horizonte, no ano de 1946, e cresceu na favela, onde apesar 

das adversidades (racismo, pobreza, entre outras) concluiu os 

estudos em uma escola normal na década de 1970. Em 1976 

ingressou no curso de Letras pela Universidade Federal do Rio 

de Janeiro, o qual foi concluído somente em 1989.

Machado (2014) destaca que Conceição Evaristo 

chegou ao Rio de Janeiro em um período de intensificação do 

movimento negro, sobretudo devido às lutas e reivindicações 

da população negra dos Estados Unidos, a qual reivindicava os 

seus direitos civis. Interessante aqui enfatizar que Conceição 

Evaristo, além de graduada em Letras, possui mestrado em 

Literatura Brasileira pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 

de Janeiro (1996) e doutorado em Literatura Comparada pela 

Universidade Federal Fluminense (2011).

Os relatos de Conceição Evaristo, em entrevista 

a Machado (2014), evidenciam a existência do racismo 

institucional presente na escola que frequentava. Sendo parte 



85

Capítulo 2

de um grupo específico na sociedade – pobre e negra –, era 

alocada juntamente com outros colegas que comungavam 

da mesma característica em espaços já estabelecidos a esse 

grupo, o que ela mesma chama de apartheid escolar. O lugar 

atribuído a Conceição Evaristo e a seus colegas nunca era o 

de protagonismo.

De acordo com Machado (2014), Evaristo se reconhece 

enquanto negra desde sempre, uma vez que procurou 

entender e questionava com muito fervor o termo “pardo” 

em seu registro de nascimento, atribuindo a ela a negritude e 

negando essa classificação. Além do mais, a questão classe 

foi outro fator que contribuiu para ela se entender e sempre se 

ver como negra, afinal de contas 

[...] as mulheres de sua família trabalharam 
como empregadas domésticas para famílias de 
importantes escritores/as [...]. A questão de classe 
e a percepção de si não apenas como negra, mas 
como subalterna [...] (Machado, 2014, p. 247, grifo 
do autor).

Machado (2014) destaca, ainda, que as obras de 

Conceição Evaristo são marcadas pela interseção, uma vez 

que demonstra em seus escritos que as mulheres de seu 

convívio pareciam ser diferentes das mulheres para as quais 

sua mãe e tia trabalhavam. Segundo Machado (2014, p. 248):

[...] Conceição distingue as ‘mulheres brancas e 
ricas’ – ‘as patroas’ – de forma aguda, retratando-
as de natureza tão diferente das mulheres de sua 
família – as lavadeiras – que chegavam a ter um 
traço biológico diferente, estranho: urinar sangue. 



86

Capítulo 2

Interessante aqui também apontar que, de acordo com 

Machado (2014), o contato que Evaristo tivera com a obra 

Quarto de despejo, de Carolina Maria de Jesus, significou para 

ela e para sua mãe um meio pelo qual era possível retratar a 

realidade por elas vivenciadas, além de provocar o rompimento 

com o lugar de inferiorização.

A mulher negra, [...] pode cantar, [...] dançar, [...] 
cozinhar, [...] se prostituir, mas escrever, não, 
escrever é alguma coisa... é um exercício que a 
elite julga que só ela tem esse direito. Escrever 
e ser reconhecido como um escritor ou como 
escritora, [...] é um privilégio da elite (Evaristo, 
2010 apud Machado, 2014, p. 249).

Machado (2014) evidencia que Evaristo já havia tido 

contato com o movimento social em Belo Horizonte por meio 

da Igreja Católica, fazendo parte do movimento da Juventude 

Operária Católica, que discutia questões sociais. Entretanto, 

não havia discussão em relação à raça, embora já tivesse 

conhecimento do assunto por conta do movimento negro 

que crescia e se fortalecia nos Estados Unidos – tanto que, 

influenciada por Angela Davis, usava o cabelo no estilo black 

power.

De acordo com Machado (2014), mesmo com Evaristo 

tendo contato com o movimento negro em Belo Horizonte, a 

ampliação da sua compreensão e o seu engajamento com a 

questão racial se deram no Rio de Janeiro, no momento em 

que seu entendimento político e sua militância se fortalecem. 

Além disso, Evaristo percebia o movimento negro em Belo 

Horizonte como acrítico.



87

Capítulo 2

Embora Conceição Evaristo tenha feito parte de 

movimentos sociais em Belo Horizonte, ela não tinha 

percepção de que a sua militância poderia e deveria ser no 

espaço acadêmico. Não havia ainda um olhar atento para o 

conhecimento difundido pela academia, percepção adquirida 

pelo seu engajamento no movimento negro (Machado, 2014). 

Machado (2014) enfatiza que, na perspectiva de Evaristo, 

a academia deve ser ocupada pelas pessoas que pertencem 

à classe popular, para que os saberes, os conhecimentos 

difundidos perpassem por outros olhares, e que sejam 

legitimadas outras narrativas. Compreendendo então o meio 

acadêmico como espaço de militância e a literatura como 

importante meio de disseminação de conhecimento, Evaristo 

considera como sua primeira publicação a que fez em 1990, 

com o poema “Vozes-mulheres”, embora já tivesse uma 

produção nos tempos de Belo Horizonte.

De acordo com Machado (2014), a inserção da literatura 

negra de Evaristo demonstra também os impasses sofridos 

por esse tipo de literatura, uma vez que as editoras não davam 

espaço significativo para produções com essa característica. 

Isso é possível de ser notado a partir do primeiro romance 

da autora, intitulado Ponciá Vicêncio (2003), uma vez que 

foi necessário que a própria autora custeasse a publicação 

da obra. Logo, sua ascensão não é um privilégio, tal como 

destaca Machado (2014).



88

Capítulo 2

Além de Ponciá Vicêncio, Conceição Evaristo publicou 

vários outros textos literários, como Becos da memória 

(2006), Poemas de recordação e outros movimentos (2008) e 

Insubmissas lágrimas de mulheres (2011). Vale aqui ressaltar 

que as produções de Evaristo foram publicadas por pequenas 

editoras, que criaram uma identidade própria – diferindo 

daquelas já consagradas – e pouco preocupada com questões 

políticas. Embora pequenas, as editoras que publicaram 

os livros de Conceição Evaristo angariaram espaço para os 

escritos de uma mulher negra que, a partir deles, retratava a 

realidade de um grupo subalternizado (Machado, 2014).

Ana Maria Gonçalves

De acordo com Cíntia Acosta Kütter (2020), Ana Maria 

Gonçalves, descreve que nasceu em Ibiá, no estado de Minas 

Gerais, em 1970. Além disso, destaca que a leitura foi algo 

que a acompanhou desde a infância, uma vez que sua mãe 

era uma apaixonada pelos livros e transmitia isso para ela e 

seus irmãos. Os livros com os quais Ana Maria tivera contato 

na infância eram aqueles que estavam na estante de sua mãe 

e que a sua altura alcançava; até ousar e, aos oitos anos de 

idade, conhecer o texto literário Capitães de areia, de Jorge 

Amado, cujos escritos fugiam da sua realidade. A partir desse 

momento, Ana Maria Gonçalves passara a ter contato com 

uma literatura que já não era mais infantil e que lhe servira para 

conhecer outros universos e ir “‘[...] além das montanhas de 

Minas!’” (Kütter, 2020, p. 296) – nas palavras de sua mãe.



89

Capítulo 2

Em entrevista com Kütter (2020), Gonçalves ressalta 

que escrever não foi sua primeira ambição, pois trabalhava 

com publicidade; seus primeiros escritos de ficção ocorreram 

nos blogs, mas seu objetivo era usá-los como material de 

marketing. Estando em São Paulo desde os nove anos de 

idade, Gonçalves retornou à Bahia aos vinte e nove anos e – 

a partir daí –, após várias escritas e reescritas, nasceu o seu 

romance Um defeito de cor (2006).

Gonçalves não se intitula escritora, mas contadora de 

história, uma vez que, para a composição de Um defeito de cor, 

a autora se deixa ouvir a voz de sua avó; ela própria enfatiza 

que “O livro [...] tem uma voz, tem que ter. Qualquer história 

[...] é uma voz” (Kütter, 2020, p. 299). Nessa perspectiva, para 

Gonçalves as suas histórias vão além de narrativas escritas em 

livros, estando também presentes no meio cinematográfico, no 

teatro, na TV, entre outros.

De acordo com Kütter (2020), até a produção do 

seu primeiro romance, a autora não havia tido contato com 

nenhuma discussão acerca da sua identidade, levando em 

consideração a miscigenação da sua família, pois sua mãe 

é negra e seu pai, branco. O livro Um defeito de cor (2006) 

foi também uma busca pela história que lhe foi negada – a 

dos negros no território brasileiro –, inspirada no livro de Jorge 

Amado, que tratava da Revolta dos Malês, antes nunca falado 

a ela – tampouco havia estudado a escravização no Brasil.



90

Capítulo 2

A partir da Revolta dos Malês e da atuação de Luiza Mahin 

é que Gonçalves pensa em sua narrativa, que foi construída 

com base em suas pesquisas em jornais. Interessa-nos 

destacar que Ana Maria Gonçalves, ao compor seu livro Um 

defeito de cor, enfatiza uma questão que ela particularmente 

achou muito peculiar na história de Luís Gama: a maternidade. 

Kütter (2020) destaca que, de acordo com Ana Maria 

Gonçalves a maternidade no período da escravatura era algo 

muito doloroso, uma vez que o ventre estava condicionado ao 

ser livre ou ser cativo.

Em entrevista a Kütter (2020), Gonçalves aponta que em 

Um defeito de cor (2006) buscou trazer a história e força das 

mulheres a partir dos seus protagonismos, ocupando postos 

religiosos, lideranças quilombolas, enfim, evidenciando o 

protagonismo exercido pelas mulheres negras.

Além de escritora, Ana Maria é cofundadora da 

Quilombhoje Literatura, que promove a literatura afro-brasileira. 

É reconhecida por suas contribuições à literatura e ao ativismo 

brasileiro com vários prêmios, incluindo o Prêmio Casa de las 

Américas e o Prêmio São Paulo de Literatura.

Elisa Lucinda

Maria Edilene Justino (2021), em sua dissertação de 

mestrado, destaca que Elisa Lucinda dos Campos Gomes 

nasceu em Vitória, no Espírito Santo, no ano de 1958. Formou-

se em Comunicação Social, sendo descrita como multiartista, 



91

Capítulo 2

uma vez que é jornalista, atriz, professora, poetisa, escritora, 

ativista, feminista e cantora.

Justino (2021) destaca que Elisa Lucinda publicou 18 

livros, os quais abordam temáticas relacionadas à natureza, 

ao cotidiano, racismo, feminismo, desejo, amor; além de 

temáticas sobre gênero, estereótipo. Além disso, estão

Entre seus principais livros [...]: A Poesia do 
encontro – Elisa Lucinda e Rubem Alves (2008); 
Parem de falar mal da rotina (2010); A dona da festa 
(2011), além dos três últimos: Fernando Pessoa, o 
cavaleiro de nada (2014); Vozes guardadas (2016) 
e O livro do avesso – o pensamento de Edite (2019) 
(Justino, 2021, p. 15).

Elisa Lucinda também possui produção literária voltada 

ao público infanto-juvenil, tal como enfatiza Justino (2021). 

Além disso, criou o Projeto Casa Poema em 2008, cujo objetivo 

era divulgar e popularizar a poesia. A autora aponta que Elisa 

Lucinda estreou no cinema em 1987 e em 1989 iniciou sua 

carreira em novelas e no teatro, sendo a sua primeira novela 

Kananga do Japão.

Segundo Justino (2021, p. 16):

A atuação multiartista rendeu-lhe: o Troféu Atriz 
revelação no Festival de Cinema Brasileiro (1989); 
Troféu Raça Negra de Teatro (2010), com a peça 
Parem de falar mal da rotina; Troféu Candangos, 
em Brasília (2012). [...] Elisa Lucinda foi a única atriz 
brasileira negra a interpretar Deus. [...] no Curta-
Metragem Alfazema, [...] em 2019 [...]. O Curta 
recebeu indicações ao Grande Prêmio do Cinema 
Brasileiro – Melhor Curta-Metragem Ficção.



92

Capítulo 2

Justino (2021) aponta que Elisa Lucinda possui 

envolvimento com o desenvolvimento de projetos sociais, 

nos quais engloba diferentes públicos juvenis. Além do mais, 

a poesia de Lucinda é repleta de significâncias, das quais 

rompem os silenciamentos e os paradigmas, evidenciando, 

ainda, a autorrepresentatividade feminina.

Maria Firmina dos Reis

Maria Helena Pereira Toledo Machado (2019) aponta, 

em seu artigo, que Maria Firmina dos Reis possui como local 

de nascimento “[...] São Luís do Maranhão, em 11 de outubro 

de 1825 – ou em 11 de março de 1822, conforme sugerem 

documentos recentemente localizados [...]” (Machado, 2019, 

p. 94). De acordo com a autora, Maria Firmina dos Reis 

vivenciou todas as revoltas ocorridas no Maranhão, bem 

como o longo processo para se colocar fim à escravização no 

Brasil, experenciando, ainda, o contexto do pós-abolição e a 

manutenção do patriarcalismo na sociedade.

Melissa Rosa Teixeira Mendes (2014) afirma que Maria 

Firmina dos Reis é considerada como a primeira romancista 

negra, após publicar Úrsula, conforme mencionado 

anteriormente. Mendes (2014) aponta que, antes de se tornar 

escritora, Maria Firmina dos Reis foi professora no ensino 

público na Vila de São José dos Guimarães, fundando, em 

1880, uma escola mista e gratuita com o objetivo de atender 

a estudantes de ambos os sexos. Entretanto, Mendes (2014) 

destaca que o fechamento da escola fundada por Maria 



93

Capítulo 2

Firmina dos Reis se deu com cerca de dois anos e meio de 

funcionamento; as causas até hoje ainda são incertas.

De acordo com Mendes (2014), não era comum que 

meninos e meninas estudassem juntos no Brasil no período em 

que Maria Firmina dos Reis fundou a escola, então especula-

se que tal atitude teria sido um dos motivos do definhamento 

do projeto. Além disso, o fato de a escola ser gratuita era outra 

questão que chamava a atenção, pois as escolas no Brasil do 

século 19 eram voltadas a atender à elite, excluindo grande 

parte da classe popular.

Subversiva ou avançada cabe compreender aqui 
Maria Firmina como uma mulher que viveu seu 
tempo, interpretou-o, percebendo as necessidades 
que havia em seu universo social. Pensava, talvez, 
pois, em buscar para os demais – seus alunos e 
alunas – uma realidade melhor do que aquela em 
que viveu. Realidade essa em que não haveria 
uma diferença [...] para a separação de meninos e 
meninas nas escolas de primeiras letras, instância 
inicial do aprendizado social, ensinando-os a 
conviver, nas igualdades e diferenças [...] (Mendes, 
2014, p. 41).

Dessa maneira, observa-se que Maria Firmina foi uma 

mulher que fugia aos estereótipos de seu tempo, buscando 

romper com as prerrogativas e os padrões da sociedade em 

que vivia. Mendes (2014) destaca que, após a publicação do 

romance Úrsula (1859), a autora publicou outro romance – 

Gupeva (1861) – e o conto “A escrava” (1887). Além desses 

escritos, escreveu também um álbum – uma espécie de diário 



94

Capítulo 2

– no qual relatara muitos dos seus sentimentos, trazendo à tona 

sua solidão, suas dores, tristezas, e pouquíssimas alegrias.

Assim como tantas outras mulheres negras, Maria Firmina 

dos Reis foi criada em um espaço cercado por mulheres, 

cuja organização familiar era matrilinear e muito católica; tão 

católica que a força da religião transparece em seus escritos, 

nos quais as palavras sempre anunciam a presença do Senhor 

e o temor a este.

Embora os tempos em que vivera não tenham sido os 

mais aceitáveis à escrita feminina, tampouco de mulheres 

negras, Maria Firmina foi um caso excepcional, cujos registros 

de como esse feito foi possível ainda são desconhecidos, 

tal como destaca Mendes (2014). Era muito comum que as 

pouquíssimas mulheres que publicavam seus escritos, à 

época, utilizassem pseudônimos com o objetivo 

[...] de adentrar-se, como um pouco mais de 
liberdade, no universo letrado, dominado, quase que 
exclusivamente por homens, além de tentar burlar o 
preconceito da época (Mendes, 2014, p. 44).

A utilização de pseudônimo não foi diferente com Maria 

Firmina dos Reis, a qual utilizou o pseudônimo A Maranhense 

para publicar Úrsula. Entretanto, seu nome foi revelado pouco 

tempo depois a fim de inspirar outras mulheres a realizar leituras 

e a publicarem seus escritos (Mendes, 2014).

Mendes (2014) enfatiza que o conhecimento da escrita, o 

(re)conhecimento literário era destinado aos homens, estando 

estes autorizados. Por sua vez, os feitos das mulheres estavam 



95

Capítulo 2

sempre voltados aos afazeres domésticos, e quando o ofício se 

dava externo ao lar, os elogios eram aqueles que colocavam a 

figura feminina como um ser delicado, cuja escrita era simples 

e inferior em relação aos homens.

De acordo com Machado (2019), o primeiro romance 

de Maria Firmina dos Reis denunciava os problemas da 

escravidão; além disso, contrariava ferozmente a literatura 

oficial, considerada legítima, pois atribuía aos escravizados:

[...] status de personagens densos, atravessados 
por subjetividade, capazes de expressar de 
maneira orgânica uma reflexão sobre a escravidão 
[...]. O romance, certamente, se opõe de maneira 
muito clara ao padrão da literatura abolicionista 
que apareceu no Brasil nas décadas seguintes 
(Machado, 2019, p. 99, grifo do autor).

Embora as mulheres tenham esbarrado em tantos 

obstáculos – e ainda neles esbarram pelo caminho da 

intelectualidade e do (re)conhecimento –, o que é possível 

perceber é que elas não paralisaram nesses obstáculos, mas 

se colocaram enquanto possuidoras de vozes, desejos e 

decisões tomadas por si próprias, sendo Maria Firmina dos 

Reis um exemplo de intelectualidade e, como enfatiza Machado 

(2019, p. 98-99), “[...] fruto de uma enorme resiliência e decisão 

pessoal”.

Cristiane Sobral

Ao compor a escrita do seu trabalho de conclusão de 

curso, Elizabete Barros de Sousa Lima (2013) aponta que 

Cristiane Sobral nasceu no ano de 1974, na Zona Oeste do Rio 



96

Capítulo 2

de Janeiro, entretanto, reside em Brasília desde 1990. Em sua 

dissertação, Karen Katiúcia Oliveira Leite (2021, p. 8) detalha o 

currículo de Cristiane Sobral:

Professora na Secretaria de Educação do Distrito 
Federal – SEDF-DF, atua como gerente de 
Educação do Campo na Diretoria de Educação, 
Direitos Humanos e Diversidade. É diretora de 
Gestão Cultural no Sindicato dos Escritores do 
Distrito Federal. É escritora e palestrante com 
participação em eventos em países como Equador, 
Colômbia, África do Sul, Estados Unidos, Guiné 
Bissau e Angola.

De acordo com Lima (2013), Sobral é graduada em 

Interpretação Teatral pela Universidade de Brasília – concluído 

em 1999 –; possui especialização em Docência do Ensino 

Superior pela Universidade Gama Filho, no Rio de Janeiro, 

concluída em 2008; e, também, é licenciada em Educação 

Artística pela Universidade Católica de Brasília desde 2005. À 

época dos escritos de Lima (2013), Cristiane cursava mestrado 

em Arte pela Universidade de Brasília.

A autora enfatiza que a inserção de Cristiane Sobral no 

meio literário se deu com a publicação de Cadernos negros 

(2000), que contou com a sua participação, cujas reflexões 

perpassam as questões raciais. Destaca ainda que Cristiane, 

além das peças teatrais, produziu poesias e contos, sendo a

[...] primeira atriz negra formada no Departamento 
de Artes Cênicas da Universidade de Brasília, e 
[...] no processo de sua formação [...] escreveu 
sua primeira peça Uma boneca no lixo (1998) [...]. 
Nos anos de 2004 a 2007, ministrou cursos e 
dirigiu espetáculos em Angola. [...] possui grande 



97

Capítulo 2

participação em movimentos em prol das causas 
sociais afrodescendentes [...] (Lima, 2013, p. 11-
12, grifo da autora).

Além da peça Uma boneca no lixo (1998), Cristiane 

Sobral possui outras, como Dra. Sida (2002), Petardo (2004) e 

Comédia do absurdo (2005); bem como a publicação de livros, 

como Espelhos, miradouros, dialéticas da percepção (2011), 

Não vou mais lavar os pratos (2011), Só por hoje vou deixar 

meu cabelo em paz (2014), O tapete voador (2016), Terra 

negra (2017), Tainã: a guardiã das flores (2018) e Dona dos 

ventos (2019) – tal como evidenciado por Leite (2021) –, cujos 

escritos poéticos buscam combater o machismo e o racismo 

presente na sociedade brasileira.

Leite (2021) aponta que os escritos de Cristiane Sobral 

buscam romper com a visão estereotipada acerca da mulher 

negra, bem como com o silenciamento que foi imposto a 

essa por muito tempo, cujas voz não ecoava nem mesmo por 

meio da escrita. A poesia de Cristiane, porém, possibilita a 

ressignificação da mulher negra, sendo também um meio de 

resistência, denúncia e afirmação identitária.

Grosso modo, a escrita de Cristiane Sobral é 

marcada pela exposição do racismo estrutural, pela luta 

por representatividade e pelo reconhecimento, levando em 

consideração a complexidade das vivências e experiências da 

mulher negra no Brasil.



98

Capítulo 2

Aparecida Sueli Carneiro

Ana Paula Pires Lourenço (2022) registra que Sueli 

Carneiro nasceu em São Paulo, em 1950, em uma família de 

origem humilde e trabalhadora que a fez perceber o quanto a 

figura masculina explorava e tornava submissa o ser mulher, a 

partir da maneira como seu pai se comportava em relação à 

sua mãe. 

Segundo Lourenço (2022, p. 353):

O choque despertado pela dominação patriarcal 
e o incentivo de sua mãe a fizeram perceber a 
necessidade de estudar para ter uma profissão e 
não depender de marido algum. O mesmo ocorreu 
em relação ao racismo, que a levou a aprender a 
se defender sozinha [...].

Em 1980, Sueli Carneiro ingressou no curso de Filosofia 

da Universidade de São Paulo e, logo em seguida, no mestrado, 

também em Filosofia. Importante destacar que, assim como 

Djamila Ribeiro, Sueli Carneiro também notou a escassez, 

falta e/ou o silenciamento de autores negros na academia, 

demonstrando a estrutura excludente das instituições de 

ensino superior (Lourenço, 2022).

De acordo com Lourenço (2022), Sueli Carneiro passou 

a fazer parte do Movimento Negro Unificado desde a sua 

anunciação, resultado do nascimento de uma consciência em 

relação à existência do racismo, do patriarcalismo que cruzou 

a sua vida. Mas cedo notou outro viés que não se resumia 

à questão racial dentro do próprio movimento negro: Sueli 



99

Capítulo 2

percebeu a existência de atitudes machistas, que excluíam as 

mulheres em vez de acolhê-las, assim como já enfatizado neste 

trabalho. O movimento negro não abarcara as problemáticas 

enfrentadas, especificamente, pelas mulheres negras.

Diante de tal realidade, e sendo observado o quanto 

excludente era também o movimento feminista, Sueli 

Carneiro viu a necessidade de uma organização própria das 

mulheres negras, levando em consideração, ainda, que havia 

sido cobrado dessas mulheres uma organização para que 

pudessem fazer parte do Conselho Estadual da Condição 

Feminina, criado em setembro de 1983 no estado de São 

Paulo. Foi nesse contexto que Sueli Carneiro, junto com outras 

mulheres negras, militantes, fundou o Coletivo de Mulheres 

Negras em 1983 (Lourenço, 2022).

De acordo com Lourenço (2022), Sueli Carneiro escreveu 

Mulher negra: política governamental e a mulher, parte da 

coleção Década da Mulher (1975-1985), publicado em 1985. 

A autora criou, ainda, a Comissão para Assuntos da Mulher 

Negra, em 1986, dentro do Conselho Estadual da Condição 

Feminina, onde foi nomeada conselheira do respectivo órgão.

Vinicius Santana (2022) enfatiza em seu artigo que 

Sueli Carneiro, como membro do Conselho Estadual e a 

partir de reivindicações do movimento feminista, criou a 

primeira Delegacia de Defesa da Mulher em 1985 e, em 1988, 

contribuiu significativamente para a fundação da organização 

não governamental Geledés – Instituto da Mulher Negra.



100

Capítulo 2

Santana (2022) aponta que Sueli Carneiro publicou, em 

2011, Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil; Escritos de 

uma vida (2020); e, como resultado de sua tese de doutorado, 

publicou, em 2023, Dispositivo de racialidade: a construção 

do outro como não ser como fundamento do ser. Segundo 

Santana (2022, p. 5), 

[...] os livros evidenciam como Carneiro produziu 
filosofia em diferentes formatos e para públicos 
distintos, tendo interesse em se comunicar não só 
com a academia, mas – principalmente – com o 
público que não faz parte dela.

Os textos de Sueli Carneiro abordam temas como a 

interseccionalidade; o feminismo negro; a importância da 

representatividade, da luta antirracista, e o racismo estrutural 

– proporcionando uma luta contra o racismo e a promoção da 

igualdade racial e de gênero no Brasil. Além disso conscientiza 

a sociedade sobre as opressões vividas pelas mulheres negras 

e para a construção de políticas públicas voltadas à promoção 

da igualdade racial.

Ruth Guimarães Botelho

De acordo com o artigo de Mário Augusto Medeiros da 

Silva (2022), Ruth Guimarães nasceu em Cachoeira Paulista, 

São Paulo, no ano de 1920. Seu pai era negro e sua mãe, 

de origem portuguesa. Silva (2022) aponta que o pai de 

Ruth Guimarães era um homem possuidor de muitos livros 

e assinante de jornais, o que a influenciou à leitura, tendo 

aprendido a ler aos 4 anos de idade. Entretanto, fica órfã aos 

12 anos de idade e, a partir de 1934, sob os cuidados do avô 



101

Capítulo 2

materno, ingressa na Escola Normal de Lorena. Já em 1937, 

Ruth Guimarães retorna a São Paulo acompanhada dos seus 

quatro irmãos. Silva (2022, p. 4) destaca que Ruth Guimarães 

era “[...] uma jovem curiosa, com habilidades de leitura e 

escrita, bem como de datilografia, que a levaram a trabalhar 

em serviços variados [...]” – características que não a deixaram 

passar despercebida.

Fernanda Rodrigues Miranda (2021), em seu artigo, 

analisa o romance Água funda (1946) e aponta que Ruth 

Guimarães ingressou no curso de Letras por meio de um 

convite, dado o seu reconhecimento intelectual a partir do 

livro. Entretanto, cabe aqui destacar que – assim como tantas 

outras autoras negras – Ruth Guimarães também enfrentou os 

percalços do racismo, tanto que, nos seus primeiros escritos, 

foi questionada acerca da legitimidade da sua produção 

(Miranda, 2021).

Miranda (2021) e Silvio de D’Onofrio5 (2020) apontam 

que Ruth Guimarães se dedicou a tratar da cultura popular e 

do folclore, publicando além do seu primeiro romance já citado, 

Os filhos do medo (1950) e Dicionário da mitologia grega (1972). 

D’Onofrio (2020) destaca que Ruth Guimarães publicou ainda 

alguns contos e artigos para publicação em roteiros, como “Na 

caserna” (1939), “Caboclo” (1939) e “Machado de Assis” (1939).

5	 Silvio D’Onofrio compôs, em seu artigo, a trajetória de Ruth Guimarães, com ênfase 
ao protagonismo exercido por ela nos meios jornalísticos em um período em que 
homens brancos predominavam nesse meio.



102

Capítulo 2

As obras de Ruth Guimarães contribuíram 

significativamente para a valorização e preservação das 

tradições e manifestações culturais, evidenciando a riqueza 

e a diversidade da cultura popular brasileira.

Bianca Maria Santana de Brito

De acordo com as informações em seu Currículo Lattes, 

Bianca Santana é jornalista formada pela Faculdade Cásper 

Líbero, cujo curso foi concluído em 2006. Em 2012 concluiu 

seu mestrado em Educação pela Universidade de São Paulo, 

tendo cursado doutorado em Ciência da Informação pela 

mesma instituição, concluindo em 2020.

Bianca Santana é:

Professora da graduação em jornalismo da Faap e 
da pós-graduação em estratégias de comunicação 
digital da Fundação Getúlio Vargas. Diretora 
executiva da Casa Sueli Carneiro. Colabora com 
a articulação da Coalização Negra por Direitos. 
Comentarista do Jornal da Cultura (Santana, 
2023, n. p.).

Bianca é autora de Quando me descobri negra (2015), 

Continuo preta: a vida de Sueli Carneiro (2021) e Arruda e 

guiné: resistência negra no Brasil contemporâneo (2022). 

Além de suas publicações, organizou também alguns livros, 

como Vozes insurgentes de mulheres negras: do século XVIII à 

primeira década do século XXI (2019) e Inovação ancestral de 

mulheres negras: táticas e políticas do cotidiano (2019).



103

Capítulo 2

Seus escritos se concentram em questões relacionadas 

a raça, gênero e desigualdade social, apresentando também 

assuntos voltados à identidade racial. Ela busca provocar 

reflexões a partir das experiências vivenciadas, observando 

o racismo estrutural e analisando, para tanto, contextos 

históricos e sociais.

No que tange à identidade racial, Bianca Santana 

observa a construção dessa identidade e o ser mulher negra 

na sociedade brasileira, refletindo acerca do fator raça e de sua 

influência nas experiências pessoais – levando em consideração 

que o fator raça soma-se com a questão de gênero, pautada 

então no conceito de interseccionalidade.

Os escritos de Bianca trazem à tona debates importantes 

sobre a identidade, a mulher negra e os desafios enfrentados por 

essas mulheres na sociedade, promovendo conscientização, 

reflexão e encorajando outras tantas mulheres a assumirem 

ou encontrarem suas identidades. Possibilita, ainda, a 

representatividade e o reconhecimento das vozes negras na 

literatura, antes silenciadas e invisibilizadas.

2.3 VOZES SILENCIADAS: A IMPORTÂNCIA 
DA LITERATURA FEMININA NEGRA

Falar da literatura feminina negra é importante para 

ampliar as possibilidades de leitura, abrir novos horizontes e 

construir representações de pessoas, grupos, experiências e 



104

Capítulo 2

situações da vida cotidiana, sobretudo da população negra e 

das mulheres negras em específico. Além disso, a literatura 

feminina negra no Brasil desempenha papel fundamental no 

combate às literaturas preconceituosas e racistas, uma vez que 

oferecem uma visão alternativa às narrativas dominantes – as 

quais reforçam estereótipos e preconceitos. Por conseguinte, 

a literatura feminina negra amplia a compreensão da história e 

da cultura afro-brasileira, revelando narrativas que, por muito 

tempo, foram silenciadas e ignoradas, e que hoje devem ser 

trazidas para o espaço escolar para instigar nos estudantes 

uma discussão acerca dessas narrativas.

As autoras negras do passado e do presente são 

representações do protagonismo exercido por mulheres 

negras nos mais diferentes contextos da história do Brasil. 

Elas deixam explícito que passado e presente comungam de 

semelhanças – o silenciamento, a opressão, subalternização e 

invisibilidade de mulheres negras.

A literatura feminina negra representa o grito ecoado 

de mulheres que encontraram na escrita uma maneira de se 

libertar das prisões impostas pela sociedade sexista; foi e é 

a maneira pela qual essas mulheres negras puderam se ver 

e ser vistas por tantas outras que comungam das mesmas 

experiências, da mesma realidade, das mesmas formas de 

opressão e violência.



105

Capítulo 3

QUANDO ME DESCOBRI NEGRA:  
VOZES DE BIANCA SANTANA  

E OUTRAS MULHERES NA 
CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE

Este capítulo objetiva analisar e problematizar a obra 

Quando me descobri negra (Santana, 2015), com vistas às 

vozes de mulheres negras a partir da literatura que evidencia 

a resistência e os problemas enfrentados por essas mulheres 

na sociedade brasileira, cuja obra pode ser uma ferramenta 

potencializadora no ensino de História.

A obra de Bianca Santana auxilia os estudantes a 

compreenderem as dimensões sociais vivenciadas pelos 

sujeitos negros, com vistas às resistências e ao protagonismo 

da população negra na sociedade brasileira. Quando me 

descobri negra se insere como objeto de estudo, o qual pode 

ser utilizado no ensino de História tanto nos anos finais do 

ensino fundamental quanto no ensino médio, uma vez que 

é possível abordar diferentes temáticas quanto à história da 

população negra.



106

Capítulo 3

Bianca Santana nos possibilita compreender a ocupação 

de espaços de poder pelos sujeitos negros. Isso está presente 

tanto nas narrativas que o livro apresenta quanto no fato de 

a própria autora ser mulher negra – o que acaba por romper 

com o lugar de inferiorização posto pela visão eurocêntrica 

–, cujo protagonismo é evidenciado e possibilita, assim, a 

construção de imagens positivas acerca do ser negro no 

Brasil. Além disso, é possível reconhecer e discutir junto aos 

estudantes a manutenção do racismo presente na estrutura da 

sociedade; os exemplos são postos nas experiências relatadas 

em Quando me descobri negra e nas próprias experiências 

vivenciadas pelos estudantes.

Por outro lado, é preciso destacar que a obra de Bianca 

Santana se insere como uma fonte de pesquisa riquíssima a 

qual os estudantes podem ter contato além do livro didático, 

levando em consideração que, de acordo com Bittencourt 

(2018), os livros precisam ser encarados como fontes 

históricas que são resultados de uma época e da perspectiva 

daquele que os criou. Dito isso, há necessidade de analisá-

los para que não os tenhamos como detentores de verdades 

absolutas. Dessa maneira, os estudantes terão a oportunidade 

de confrontar perspectivas.

Por conseguinte, a publicação de Bianca Santana ocorreu 

em um momento em que o debate sobre as questões raciais 

no Brasil ganhava cada vez mais destaque. A década de 2010 

foi marcada por uma ampliação significativa nas discussões 

em torno das desigualdades raciais existentes no Brasil. Entre 



107

Capítulo 3

as ampliações, podemos destacar a organização do formato 

da Marcha das Mulheres Negras, cuja data de realização 

foi oficializada em 2013 durante a Conferência Nacional de 

Promoção de Igualdade Racial, como destacado por Cristiano 

Rodrigues e Viviane Gonçalves Freitas (2021).

Em 2015 aconteceu a Marcha das Mulheres Negras 

contra o Racismo, a Violência e pelo Bem Viver, da qual se 

pode 

[...] sintetizar as principais reivindicações 
encabeçadas por ativistas negras brasileiras desde 
os anos 1980 como também incorpora novos 
sujeitos à sua luta política pelo fim de opressões 
entrecruzadas (Rodrigues; Freitas, 2021, p. 28).

Rodrigues e Freitas (2021) destacam que o movimento 

feminista e/ou LGBTQ+ começou a ocupar outros espaços de 

maior alcance em meados de 2010, como as redes sociais. 

Além da criação do coletivo Blogueiras Feministas, criou-se 

em 2012 o Blogueiras Negras. Já a partir de 2008 passou a 

ser realizado o Festival Latinidades6, o qual buscou “[...] dar 

visibilidade ao Dia da Mulher Afro-latino-americana e caribenha” 

(Rodrigues; Freitas, 2021, p. 33).

Além do mais, não podemos deixar de referenciar que 

no então contexto regulamentou-se a Lei n.º 12.711/12, 

estabelecendo a obrigatoriedade em destinar 50% das vagas 

6	 O Festival Latinidades teve início em 2008, no Distrito Federal, sendo esse o 
primeiro festival de mulheres negras do Brasil, com o objetivo de apresentar as 
valiosas contribuições das mulheres negras para a sociedade em diferentes áreas. 
O Festival já esteve presente em diferentes lugares do Brasil e também em outros 
países.



108

Capítulo 3

nas universidades federais e instituições federais de ensino 

técnico de nível médio a candidatos de baixa renda, de escolas 

públicas e aqueles autodeclarados pretos e pardos, bem como 

a indígenas (Brasil, 2012). Por conseguinte, estava ainda em 

curso a implementação da Lei n.º 10.639/03, uma vez que as 

instituições de ensino tiveram o prazo de 10 anos para a sua 

adequação.

Nesse sentido, averiguar e levar em consideração o 

contexto em que a obra foi publicada é relevante, uma vez que as 

diversas vozes começaram a se levantar com mais efervescência 

para discutir, reivindicar e conscientizar a população acerca das 

questões relacionadas à representatividade e às implicações 

das questões raciais nas esferas social, política, econômica e 

cultural.

Bianca Santana trouxe reflexões sobre a identidade 

negra, a existência do racismo e as experiências pessoais e 

coletivas, aproveitando um momento em que o Brasil estava 

mais sensível e aberto a debates sobre a diversidade e a 

igualdade. Seus escritos foram elogiados pelo público em 

decorrência da sua sinceridade e sensibilidade com um tema 

tão delicado, que se relaciona com as experiências das mulheres 

negras no Brasil. Ainda, o livro Quando me descobri negra foi 

valorizado por potencializar as reflexões e discussões em torno 

da diversidade, da igualdade racial e da representatividade.

Por conseguinte, a autora consegue captar a atenção 

do leitor com uma escrita acessível e capaz de oferecer uma 

perspectiva pessoal que retrata a realidade de uma mulher negra, 



109

Capítulo 3

o que possibilita que muitas mulheres se sintam representadas 

e se identifiquem com a sua escrita. Bianca Santana escreve 

sobre a história do Brasil e de muitos brasileiros que vivenciam 

diariamente os dilemas da exclusão, do silenciamento, do 

racismo e da desigualdade.

É necessário enfatizar que os escritos de Santana (2015) 

revelam como as questões raciais e a ausência de políticas 

públicas para a igualdade racial no Brasil refletem no cotidiano 

de pessoas negras, pobres, e com um peso a mais para as 

mulheres negras – que nessa pirâmide acabam por ocupar os 

piores espaços.

Bianca Santana conseguiu, em suas 96 páginas, trazer 

à tona as vozes silenciadas de muitas mulheres negras, que 

experenciaram as mazelas da desigualdade; das injustiças que 

ocorreram e ainda ocorrem no Brasil; do racismo escancarado 

e velado presente na estrutura social. 

O livro Quando me descobri negra (Santana, 2015) foi 

dividido em três partes: “Do que vivi”, “Do que ouvi” e “Do que 

pari”. Ao longo delas, além da escrita rica e sensível de Bianca 

Santana, é possível se apreender com as ilustrações de Mateu 

Velasco, carregadas de simbolismo e que complementam a 

essência da narrativa. As ilustrações presentes na obra são 

capazes de enriquecer a experiência do leitor, transmitindo 

informações de maneira mais vívida e emocionalmente 

impactante. Além do mais, a obra de Velasco tem a sensibilidade 

de representar a questão da identidade negra tão cara para 

a autora: em um jogo com as cores branca e preta o autor 



110

Capítulo 3

inverte a ordem e coloca o fundo da página em preto e a letra 

branca. Essa escolha instiga o leitor a uma reflexão sobre a 

ordem “natural” das coisas; ordem esta que pode ser mudada, 

uma vez que passa por uma questão de ponto de vista.

Logo nas primeiras páginas, na apresentação do livro, 

Bianca Santana (2015, p. 5) traz um relato pertinente ao 

afirmar: “Publicar histórias sobre a vida, as experiências, os 

sentimentos, as indignações não são para gente como eu, 

uma voz insiste em repetir”. Esse pequeno trecho evidencia 

o quanto o mundo literário foi – e em muitas circunstâncias 

ainda o é – voltado a um tipo específico de escritor. Além do 

mais, é necessário considerar que a hesitação expressada 

pela autora pode estar ligada a questões históricas, uma vez 

que as pessoas negras sofreram e ainda hoje sofrem com o 

silenciamento e a exclusão no mundo literário.

A literatura é um meio pelo qual o sujeito negro pode falar, 

pode fazer ecoar as vozes guardadas, silenciadas, excluídas – 

sendo, portanto, um instrumento de denúncia. Grada Kilomba 

(2019, p. 41, grifo da autora) destaca:

A máscara [...], levanta muitas questões: por 
que deve a boca do sujeito negro ser amarrada? 
Por que ela ou ele tem de ficar calada/o? O que 
poderia o sujeito negro dizer se ela ou ele não 
tivesse sua boca tapada? E o que o sujeito branco 
teria de ouvir? Existe um medo apreensivo de 
que, se o sujeito colonial falar, a/o colonizadora/
or terá de ouvir. Seria forçada/o a entrar em uma 
confrontação desconfortável com as verdades 
da/o ‘Outra/o’. Verdades que têm sido negadas, 
reprimidas, mantidas e guardadas como segredos.



111

Capítulo 3

Conforme enfatizado, é importante e necessário que 

homens negros e mulheres negras tirem as máscaras que os 

silenciam, ocupem todos os espaços e façam desses um meio 

para lutar contra todo tipo de opressão, para que as vozes 

interiores não possam ser maiores que a liberdade de poder 

falar. Para que, assim como Bianca Santana, esses homens e 

mulheres negros possam entender que escrever é – também – 

para pessoas como eles.

É pertinente aqui enfatizar que Bianca Santana, ao 

compartilhar suas experiências de vida, suas imaginações e 

suas aflições, não era o objeto, mas o próprio sujeito (Kilomba, 

2019). Esta afirma que:

Escrever [...] emerge como um ato político. O 
poema ilustra o ato da escrita como um ato de 
tornar-se [...] narradora e [...] escritora da [...] 
própria realidade, a autora e a autoridade na [...] 
própria história. [...] a oposição absoluta do que o 
projeto colonial predeterminou (Kilomba, 2019, p. 
28, grifo da autora).

Relatos como os de Bianca Santana em Quando me 

descobri negra (2015) são exemplos de representatividade, e 

a própria autora reforça essa ideia ao enfatizar que, apesar do 

silenciamento ainda existente, histórias como as que ela trouxe 

são necessárias de serem contadas, pois tratam da realidade 

de tantas outras mulheres. Além do mais, a publicação de suas 

histórias demonstra a importância de desafiar as narrativas 

limitadoras, resultantes de imposições de normas sociais e 

culturais, como parte do projeto colonizador.



112

Capítulo 3

3.1 IDENTIDADE E REPRESENTATIVIDADE 
EM TODOS OS ESPAÇOS

Logo no início de seus relatos, Bianca Santana (2015, 

p. 13) traz uma frase impactante: “Tenho trinta anos, mas sou 

negra há apenas dez”. Esse trecho é poderoso e reflete uma 

jornada de autodescoberta identitária, pois implica diretamente 

um despertar para as questões raciais e para a tomada de 

consciência, ao perceber como a sociedade trata as pessoas 

com base em sua cor e que as experiências vivenciadas 

pelos indivíduos os fazem se sentir pertencente ou não há 

determinados grupos, tal como destacado por Hall (2006). 

Não podemos deixar de enfatizar, ainda, que a tentativa de 

branqueamento da população nacional no contexto inicial da 

República brasileira acaba por aprofundar a negação quanto à 

identidade negra, uma vez que a ideia de uma sociedade negra 

ou miscigenada acabava por gerar atraso ao desenvolvimento 

do território nacional.

Gontijo (2003, p. 57) destaca que os 

[d]iscursos fatalistas e pessimistas surgiram 
em meio ao que foi interpretado por diversos 
autores como medo da miscigenação, que muitos 
acreditavam ser responsável pela degeneração da 
população [...]. 

Os discursos e a formulação de imagens negativos em 

relação à identidade negra enraizaram-se de tal maneira que a 

população negra se negava enquanto parte desse grupo. E os 

resquícios são sentidos até os dias atuais.



113

Capítulo 3

Santana (2015) chama atenção ao evidenciar o quanto 

a sociedade apresenta dificuldade em lidar com as questões 

raciais, muitas vezes optando por negar a ancestralidade 

negra ou propor uma herança mais ampla, capaz de diluir a 

negritude – uma vez que, ao questionar a família acerca da sua 

descendência, a resposta obtida era sempre vaga. Entretanto, 

nas páginas que seguem, a autora relata que a sua identidade 

negra passou a ser revelada para si mesma, pois reconheceu o 

quanto o professor do cursinho “Educafro” se identificou com 

ela, uma vez que “[o] coordenador pedagógico [...] explicou a 

metodologia de ensino com a cumplicidade de quem olha um 

parente próximo” (Santana, 2015, p. 13-14).

É também relevante destacar que Bianca Santana (2015), 

até aquele momento, não havia percebido o quanto a ascensão 

social havia “alterado” a cor da sua pele e a sua identidade, 

cuja descendência não era tratada na família, na escola e nem 

com os colegas. Porém, ao se tornar professora do cursinho 

comunitário, ela seria uma boa referência aos estudantes 

negros, sendo também negra e estudante da Universidade de 

São Paulo e da Faculdade Cásper Líbero.

Sobre isso, Santana (2015, p. 15) destaca:

O branqueamento apaga de nossas memórias as 
conquistas que nós pessoas negras, temos tido ao 
longo da história do Brasil. Conquistas individuais 
e coletivas. Afirmo com alegria que sou negra há 
mais de dez anos. E agradeço à Educafro por 
me provocar, e ao professor que na universidade 
me fez o convite para a reflexão profunda sobre 
minhas origens. 



114

Capítulo 3

A partir desse relato percebe-se a necessidade e a 

importância das representações nas instituições educacionais, 

para que as pessoas excluídas historicamente possam se 

identificar e reconhecer que existem espaços a serem ocupados 

e que eles precisam ser feitos. Após a sua autodescoberta, 

Bianca Santana destaca que os espaços que ela frequentava 

não tinham tantas pessoas negras como ela, mas que essa 

percepção só se deu a partir do momento em que ela se 

reconheceu enquanto mulher negra.

Ocupar os espaços de poder, tornar-se exemplo de 

representatividade é significativo e sinônimo de empoderamento, 

uma vez que a sociedade perpetua e legitima as bases do 

colonialismo. Nas palavras de Bianca Santana (2015, p. 26):

Imagino que cabelo alisado e roupas de grife 
atenuem a abordagem racista. Com meu cabelo 
crespo e as roupas com as quais me visto, sou 
lembrada todos os dias de que bairro central, casa 
grande, cafés e restaurantes de classe média e o 
ambiente acadêmico não são pra mim.

Bianca Santana (2015), ao afirmar sua identidade nas 

roupas que veste, nos adereços que usa, decide também por 

ser resistência e enfrentar as barreiras existentes em ambientes 

que são predominantemente ligados a uma classe social 

específica; e até mesmo naqueles espaços que deveriam ser 

neutros ou inclusivos, como é o caso do ambiente acadêmico. 

Ao utilizar elementos da cultura negra, a autora buscou romper 

os padrões preestabelecidos pela sociedade, pois



115

Capítulo 3

No patriarcado, a mulher que quer ser reconhecida 
pela inteligência e pelo profissionalismo não se 
pode adornar. Além disso, no senso comum, 
negra não poder ser consultora, bem remunerada, 
especialista em um tema específico, com livro 
publicado e algum reconhecimento. E se uma 
negra está nessa inusitada situação, o que se 
espera dela é que, no mínimo, alise ou prenda seu 
cabelo (Santana, 2015, p. 30).

Reconhecer-se negra e revelar-se para outros olhos é 

um grande desafio, posto que as pessoas podem olhar com 

estranhamento, com admiração por não ser o padrão de 

determinados espaços ou da maioria deles. Além do mais, 

a experiência de Bianca Santana (2015) evidencia o quanto 

o desempenho profissional se liga a questões da aparência, 

baseada nessa sociedade colonialista, bem como às 

intersecções complexas de gênero, raça e classe, destacando 

as pressões enfrentadas pelas mulheres negras na sociedade 

contemporânea.

Por conseguinte, o processo de autodescoberta, de 

aceitação e de se sentir parte de um grupo étnico é muito 

complexo, uma vez que cada sujeito deverá enfrentar os 

desafios impostos pela sociedade, o espanto daqueles que o 

cercam, a rejeição por parte dos diferentes espaços sociais. 

Tal atitude – a de assumir-se negra e impor essa realidade aos 

demais – é contrária às normas impostas pelo colonialismo 

que vigora na sociedade contemporânea, tal como trouxe 

Santana (2015) ao dizer que, na perspectiva da sociedade, 

não havia negritude em sua pele, mas sim travessura do sol, 

ignorando assim todos os outros traços (cabelos, vivências e 



116

Capítulo 3

histórias). Por hora, essa doce ilusão a fazia deixar de lado os 

questionamentos acerca da sua identidade enquanto criança.

Assim como evidenciado pela autora, a sua identidade ia 

além da cor da pele; estava presente nas vivências, nas histórias, 

nos conhecimentos adquiridos com a família – identidade 

essa diluída em brasileirice, mas ela estava lá o tempo todo, 

presente, gritante. Essa identidade diluída estava presente até 

mesmo no modo de fazer, nas tradições culinárias e culturais 

aprendidas com a família, cujos pratos eram memoráveis, pois 

tinham gosto de infância.

Essa percepção identitária ocorre a partir de um lanche 

comunitário, em que o arroz doce feito por Bianca apresenta 

traços da sua origem: os temperos utilizados pela família são 

característicos da cultura afro-brasileira, bem como o hábito 

de saborear a comida com as mãos, conectando, assim, a 

tradições africanas. Isso porque, segundo Santana (2015, p. 

38), “[...] preto da África come muito com a mão”.

As histórias contadas acerca da população negra nas 

instituições escolares, no seio familiar, nos desenhos infantis 

reproduzem uma imagem negativa do ser negro na sociedade 

brasileira, o que desencadeia a negação, a não identificação 

com determinado grupo étnico. É nessa perspectiva que Heloisa 

Pires Lima (2005) destaca que, nas histórias escritas no Brasil, 

os negros estiveram sim presentes, entretanto os lugares a eles 

atribuídos não eram os de protagonismo; pelo contrário, “[...] 

quando personagens negros entram nas histórias aparecem 

vinculados à escravidão” (Lima, 2005, p. 103).



117

Capítulo 3

A autora aponta, ainda, que

[...] o silêncio brasileiro na reflexão sobre o 
tema do racismo na sala de aula, e os chavões 
de preconceituosidades difundidos por uma 
historiografia pouco questionada, temos um 
resultado que aponta para a não aceitação ou a 
negação da própria imagem. Todas as crianças 
acabam depreciando essa identidade em formação 
(Lima, 2005, p. 104).

Tal situação é evidenciada pelo relato de Bianca Santana 

(2015, p. 71-72):

Assim eu quereria minha primeira crônica: que fosse 
pura como esse sorriso. O sorriso escancarado, 
com todos os dentes à mostra, que eu abria 
quando era pequena. Não os dentes miúdos das 
amigas que sempre invejei secretamente. Mas os 
dentes grandes, brancos e fortes que sempre tive. 
Os dentes elogiados pelos outros, de que nunca 
gostei. Será que ainda se ensina na escola que 
os escravos mais caros eram escolhidos pela 
qualidade dos dentes? Foi assim que eu aprendi. 
Era assim que eu percebia meus dentes. E eu 
nunca quis ser boa escrava. Quando ouvia o 
elogio, abria rápido outro sorriso escancarado. E 
não demorava muito pensando nessa coisa de 
escravo, de pele escura, de cabelo ruim.

A negação da identidade estava presente desde a infância, 

a começar pela família, pela avó que a todo custo não queria se 

parecer com uma pessoa negra e tampouco queria que os seus 

se parecessem com os negros. Os comentários realizados pelos 

colegas sempre lembravam daquilo que queria esquecer, como 

seu cabelo, que – para todos os efeitos – era ruim e recebia 

apelidos nada agradáveis – vassoura era um deles.



118

Capítulo 3

Bianca Santana, a personagem Nati e tantas outras 

crianças também não gostam de seus cabelos crespos, os 

quais geralmente são associados a imagens negativas, além 

das piadas e sugestões desagradáveis para “arrumar o cabelo” 

feitas pelos colegas da escola, pelas mídias e até mesmo 

pela própria família. Não se ver positivamente nas novelas, 

propagandas, histórias, nos desenhos, filmes e até mesmo nas 

músicas é um fator decisivo para a negação da identidade e 

a busca pelo distanciamento dos traços que caracterizam a 

mulher enquanto parte da população negra.

Diante da ausência de narrativas positivas acerca da 

população negra, muitas crianças, adolescentes e até mesmo 

adultos – como foi o caso de Bianca Santana – demoram 

tantos anos para se descobrir e assumir sua identidade negra. 

Entretanto, a partir do momento em que a autora se conectou 

com suas raízes, ela se impôs enquanto mulher negra em todos 

os espaços que ocupava, uma vez que revelou sua identidade 

não a partir das palavras, mas nos elementos, nos acessórios 

que passou a utilizar. Segundo a autora:

Calça jeans, camiseta branca e nenhum adorno 
já foram, [...] a não expressão de características 
culturais que [...] começava a perceber. Hoje, 
amarrar um turbante grande e colorido no cabelo 
crespo, e sair com ele por aí, em qualquer lugar, é 
uma das mais potentes expressões de como me 
vejo (Santana, 2015, p. 28).

Interessante observar que, ao assumir sua identidade 

negra, Bianca Santana não só se encontra, como também 

se torna símbolo de representação e de empoderamento 



119

Capítulo 3

para tantas outras mulheres e meninas negras nos diferentes 

espaços que ela frequentava, como no ambiente de trabalho, 

na universidade e certamente na família.

Bianca Santana (2015) relata a experiência vivenciada 

por Gabriela Gaia, que assim como ela tornou-se também 

sinônimo de representatividade e empoderamento. Sendo 

mulher negra e mãe solo, conquista um espaço que não era 

tão comum a ela enquanto brasileira: uma vaga no doutorado 

na Universidade de Coimbra. Já em Coimbra, ressalta Santana 

(2015, p. 52-53):

As semanas passavam, e Gabriela conhecia mais 
brasileiras e brasileiros. Além deles, havia africanos 
de países também colonizados por Portugal e 
chineses. A pele escura, fruto da mistura de negros 
e brancos, fazia os portugueses pensarem que 
Gabriela fosse africana. A maioria dos brasileiros 
estudando lá era branca. Os africanos percebiam 
pelo tom de pele e pelos traços dela que ela não 
era africana. Ela foi construindo um lugar próprio da 
brasileira-negra-mãe-solteira-esforçada-tentando- 
ganhar-a-vida-em-Portugal.

De acordo com Santana (2015), foi a partir da sua 

estadia em Coimbra que Gabriela pôde se conectar com toda 

a sua ancestralidade, por meio do turbante que passou a ser 

um elemento da sua identidade. “Ela era das primeiras negras 

brasileiras a estudar em Coimbra, mas com ela estavam todas 

as outras” (Santana, 2015, p. 54).

Nesse aspecto, Kilomba (2019) revela o quanto muitos 

cursos superiores e muitas universidades, considerados de 

elite, são espaços ocupados – em sua maioria – por pessoas 



120

Capítulo 3

brancas (discentes ou docentes); que muito raramente haverá 

pessoas negras, sobretudo se essas instituições forem fora do 

Brasil. Esses espaços precisam ser cada vez mais ocupados, e 

as vozes negras devem se sobressair em relação a todo tipo de 

inferiorização, reafirmando a identidade negra e a potencialidade 

desse grupo. Bianca Santana (2015) traz, em um de seus 

escritos, o quanto a afirmação identitária negra pode causar 

incompreensão por parte de indivíduos racistas. Exemplo 

disso é dado pela autora ao relatar a experiência de Ju, que 

ao se afirmar negra diante da equipe de trabalho, logo percebe 

a existência de um racismo sutil e de uma incompreensão por 

parte de um colega quanto a sua autoafirmação, uma vez que 

o referido colega enfatiza que Ju não é negra, mas sim morena.

Atitudes como a relatada acima demonstram o quanto 

determinados espaços apontam, de forma incisiva, a seleção 

dos seus profissionais e a exclusão de grupos específicos.

3.2 ENTRE A REINVENÇÃO E A RESISTÊNCIA: 
AS FACES DO RACISMO NA SOCIEDADE 
CONTEMPORÂNEA

Bianca Santana (2015) destaca o quanto as pressões 

sociais e culturais influenciaram e moldaram a maneira como 

“cuidava” dos seus cabelos, assim como o comportamento de 

tantas outras mulheres negras, evidenciando o enfrentamento 

cotidiano do racismo que se encontra presente na sociedade 



121

Capítulo 3

contemporânea. Afinal, para ser aceito nessa sociedade 

permeada pelos padrões eurocêntricos de beleza é necessário 

encaixar-se neles.

Nessa perspectiva de aceitação ou de não se sentir 

pertencente à comunidade negra, a avó de Santana (2015, 

p. 21) “[...] prendia o cabelo beeeem puxado pra trás”. E tal 

comportamento se perpetuou ao longo do tempo, passando 

a ser também uma prática da própria autora, cujos padrões 

racistas passaram a ser internalizados, moldando atitudes e 

olhares.

Um exemplo dessa internalização e dessa mudança de 

comportamento é trazido por Bianca Santana (2015) ao relatar 

a experiência de Cláudia, mulher negra e médica, cujo status 

social era reconhecido por todos, mas que tais condições 

alteraram também a sua identidade. “A amiga de hospital uma 

vez descreveu o cabelo feio de uma paciente ‘mulata’, muito 

alisado, mas logo lembrou de ressaltar: ‘Não assim, bonito 

como o seu, Cláudia’” (Santana, 2015, p. 65).

Interessante também destacar que, embora Cláudia 

fosse confundida como instrumentadora nas salas de cirurgia, 

ela não questionava e “[p]referia não reparar que era a única a 

ser confundida” (Santana, 2015, p. 66), passando a ideia do 

que ficou conhecido como “preto de alma branca”, tal como 

traz Gonzalez (2018, p. 135, grifo do autor) ao enfatizar que:

A psicologia do ‘jabuticaba’ é das mais 
interessantes. De um modo geral é o negro (ou 
negra) que ‘subiu na vida’. Como o processo 



122

Capítulo 3

de ascensão social do negro brasileiro ocorre 
normalmente em termos individuais, ele passa 
pela lavagem cerebral do branqueamento. Ou seja, 
cada vez mais distanciado da comunidade negra, 
ele vai internalizando e reproduzindo os valores 
ideológicos ‘brancos’ (racismo), chegando ao 
ponto de se envergonhar e finalmente desprezar 
sua comunidade de origem.

Gonzalez ainda segue afirmando que o chamado “preto 

de alma branca”, ou o “jabuticaba”, como ela colocou:

[...] fará tudo para que os outros se esqueçam 
de que ele é negro; em consequência, seu 
comportamento será no sentido de provar que ele 
é mais branco do que qualquer branco. Cada vez 
mais alienado de si e de sua raça, não se apercebe 
dos comentários, dos olhares, das formas invisíveis 
ou disfarçados do ‘racismo à brasileira’. Finalmente, 
acaba por negar a existência do racismo e da 
discriminação racial, porque nunca quis sentir ou 
perceber nada disso com ele (Gonzalez, 2018, p. 
135-136, grifo do autor).

Exatamente assim fazia Cláudia. Não se preocupava 

com os comentários, preferia vê-los como algo normal; afinal 

de contas, qualquer cirurgião poderia ser confundido como 

instrumentador, e para que ninguém a confundisse com uma 

empregada, era só passar um rímel e um lápis no olho. Nessa 

perspectiva, Devulsky (2021, p. 44) destaca que, em uma 

sociedade racista como a do Brasil, 

[...] roupas, signos ostentatórios de riqueza, 
estéticas eurocêntricas, todos esses elementos 
fazem parte do arcabouço de valores que negros 
usam para aliviar a carga de racismo à qual estão 
expostos.



123

Capítulo 3

O exemplo de Cláudia demonstra o quanto o racismo 

está naturalizado no Brasil por meio de preconceitos e 

discriminações, onde até mesmo as pessoas negras, quando 

não possuem referências positivas do ser negro, acabam por 

negar sua própria identidade. Isso se dá porque o discurso 

negativo que contribuiu para inferiorizar os seus traços físicos, 

a sua intelectualidade e o seu trabalho se perpetuou por 

tantos anos, tendo sido ainda reforçado por teorias científicas 

que provocaram nessas pessoas o sentimento de não 

pertencimento e de não ocupação desse lugar identitário.

Diante dessa perpetuação do preconceito e das 

discriminações, as pessoas olham com estranhamento e até 

mesmo espanto quando uma mulher assume sua identidade; 

quando foge do dito “padrão de beleza da mulher brasileira”; 

ou, ainda, quando ocupa um espaço historicamente ocupado 

pela elite branca. Bianca Santana (2015, p. 23) relata:

Em 2011, esperava um voo em Paris quando [...] 
uma portuguesa. [...] ficou surpresa porque eu 
falava a língua dela. ‘É a minha língua também, 
sou brasileira’, anunciei. ‘Mas como? Com esses 
cabelos crespos? Toda brasileira tem cabelo liso!’ 
Reparei no mar de mulheres que esperava os voos 
pra São Paulo e pro Rio. A portuguesa tinha razão.

Esse relato demonstra a visão estereotipada e 

simplista que se faz presente na sociedade e ultrapassa as 

fronteiras nacionais, reduzindo a diversidade étnica e racial 

no Brasil e, ao mesmo tempo, aumentando a necessidade de 

desconstrução desse estereótipo. A autora se afirma brasileira, 

embora tenha cabelos crespos, destacando a complexidade 



124

Capítulo 3

e a diversidade das identidades brasileiras, as quais vão muito 

além dos padrões pré-estabelecidos pela norma colonialista. 

Dito isso, é preciso relembrarmos que essa ideia de um Brasil 

miscigenado, composto de diferentes grupos étnicos, se dá 

a partir da década de 1930, quando o Estado, preocupado 

com a questão da formação da identidade nacional, “buscava 

a integração e a unidade do país através de um retorno 

à realidade, empreendido pelo reconhecimento do povo 

brasileiro, com suas necessidades e potencialidades” (Gontijo, 

2003, p. 61), cujo pensamento se enraíza e solidifica no que 

ficou conhecido como mito da democracia racial. 

O racismo não é algo que se manifesta apenas na estética 

da pessoa negra, mas também nos espaços, nos lugares que 

ela frequenta e nos postos que ocupa. Ao participar de um 

debate sobre a reforma política, Bianca Santana constatou 

o quanto uma fala pode ser invalidada caso o indivíduo 

não viva naquele espaço, e como as pessoas negras são 

automaticamente associadas à periferia. Segundo o relato da 

autora quanto à questão da reforma política:

Uma jovem negra, preocupada em levar o debate 
à maior parte da população, perguntou como a 
campanha estava sendo feita na periferia. Ela não 
mora na periferia e foi muito assertiva na pergunta. 
Outra participante, tentando ser solidária, 
perguntou em que bairro a jovem negra morava 
(Santana, 2015, p. 25).

Racismo tênue ou evidente, independentemente da sua 

forma, este encontra-se presente na sociedade e na vida de 

muitas pessoas negras, com a capacidade de constranger, 



125

Capítulo 3

impactar e paralisar – e quando tênue dificulta a identificação e, 

por consequência, o enfrentamento. Além do mais, a existência 

do racismo perpetua as desigualdades raciais e permeia 

as interações sociais, sendo um peso adicional carregado 

diariamente pelas pessoas negras, que afeta a psique individual 

e, como um todo, a estrutura social.

É crucial destacar que, mesmo nas formas mais amenas, 

o racismo não é inofensivo, conforme traz Kilomba (2019, p. 

72, grifo da autora):

A realidade experenciada do racismo, os 
encontros subjetivos, as experiências, as lutas, o 
conhecimento, a compreensão e os sentimentos 
dos negros no que diz respeito ao racismo, assim 
como as cicatrizes psíquicas que o racismo causa, 
têm sido amplamente negligenciados.

Tais experiências negativas deixam marcas emocionais, 

constroem barreiras para o desenvolvimento individual e 

coletivo e, além disso, perpetuam ciclos de discriminação que 

se repetem inúmeras vezes ao longo dos anos e em diferentes 

espaços. Segundo Gonzalez (2018, p. 183, grifo do autor):

[...] Chacrinha, [...] pôs os pingos nos ‘is’ [...]. 
Da maneira mais incisiva e decidida, afirmou a 
existência concreta da discriminação no Brasil, 
especificamente no campo de suas atividades 
profissionais. E declarou que nas emissoras de 
televisão onde trabalhou anteriormente (Globo ou 
Tupi), programas de auditório como o seu sofriam 
uma série de restrições: proibia-se que as câmeras 
focalizassem diretamente o auditório, para que 
os negros não fossem mostrados. Proibidos os 
‘closes’ dos/as negros/as componentes desse 
público fiel que, na sua humilde espontaneidade, 



126

Capítulo 3

procura ver de perto os seus ídolos e lhes prestar 
suas homenagens. Os negros ou negras só 
poderiam ser focalizadas de passagem ou de 
costas.

O protagonismo positivo exercido pelas pessoas negras 

nas mídias é algo muito recente e ainda não é uma regra. Por 

muito tempo mulheres e homens negros apareceram nas 

novelas ocupando papéis de subalternização, nas propagandas 

televisivas negando suas origens ou expondo seus corpos para 

satisfazer os anseios do capitalismo comercial; não para inseri-

los e lhes dar visibilidade, mas para que a sua cultura fosse 

“[...] comercializada, folclorizada e vendida como ‘autêntico 

produto nacional’” (Gonzalez, 2018, p. 186, grifo do autor). 

E falar da permanência de práticas racistas se faz 

necessário na medida em que é preciso desconstruir a ideia 

de que o Brasil é um palco da democracia racial, onde homens 

e mulheres, independentemente do seu pertencimento étnico, 

convivem numa completa harmonia. Tal concepção se encontra 

tão arraigada na sociedade que – possivelmente – alguém, 

em algum momento, dirá que não existe racismo no Brasil. É 

preciso compreender 

[...] que esse papo de que a miscigenação é 
prova da ‘democracia racial’ brasileira não está 
com nada. Na verdade, o grande contingente 
de brasileiros mestiços resultou de estupro, de 
violentação, de manipulação sexual da escrava 
(Gonzalez, 2018, p. 110). 

Portanto, a harmonia racial é inexistente.



127

Capítulo 3

Infelizmente a ideia da mulher negra como objeto de 

sexualização permeia ainda na sociedade contemporânea, 

exemplificado por Bianca Santana (2015) no relato intitulado 

“Livre para amar #SQN”, no qual a autora relata a experiência de 

um relacionamento com um alemão. Segundo ela, ao realizar 

uma viagem com este, se deparou com as faces do racismo 

no hotel em que se hospedaram. Nas palavras da autora:

Eu já passava distraída pela porta quando percebi 
que o dono do hotel falou comigo. Voltei, educada, 
pedindo pra ele repetir. ‘Você quer atender outro 
gringo enquanto ele está fora?’ Como? O que 
aquele cara falou? Eu entendi, mas preferia não ter 
entendido. Soltei um ‘Como é?’ na esperança de 
que ele percebesse o tamanho da bobagem, do 
desrespeito e recuasse. Ele ficou tímido, de fato. 
E se desculpou da pior maneira possível. ‘É que 
mulata bonita assim como você consegue fazer 
um bom dinheiro com alemão, não é?’ (Santana, 
2015, p. 78).

A respeito dessa questão, Kilomba (2019, p. 79, grifo da 

autora) aponta que “O sujeito negro é percebido com um ou 

como outro [...]”, e que entre esse um e outro percebido está 

o sujeito negro erotizado, que “[...] torna-se a personificação 

do sexualizado, com um apetite sexual violento: a prostituta, o 

cafetão, o estuprador, a/o erótica/o e a/o exótica/o” (Kilomba, 

2019, p. 79).

De acordo com Kilomba (2019), o racismo cotidiano 

não é aquele que ocorre em determinadas circunstâncias, 

em momentos singulares, mas aquele que se faz presente na 

maioria dos espaços e em diferentes momentos das vivências 



128

Capítulo 3

das pessoas negras. É nessa perspectiva que os relatos de 

Bianca Santana nos levam a compreender o quanto o racismo 

se faz presente nesses espaços diferentes e que este começa 

desde cedo na vida das pessoas negras.

Santana (2015) traz em seus relatos, também, a 

experiência de Fabiana, mulher branca casada com um homem 

negro e adepta da ideia da democracia racial brasileira, mas 

que ainda assim se preparava diariamente para ouvir qualquer 

comentário constrangedor a respeito do seu relacionamento. 

Mas foi da pior maneira que Fabiana descobriu que não se 

vive numa democracia racial no Brasil, pois, na perspectiva 

estereotipada e preconceituosa dessa mesma sociedade, 

super-heroínas não podem ser negras.

E nasceu a Malu. Mistura linda dos dois que cresceu 
cada vez mais pretinha. A Malu foi crescendo, 
falando, brincando e quis ser super-heroína. Em 
um Carnaval, ficou linda de Mulher-Maravilha.

Enquanto andava pelo salão, gargalhadas. E um 
comentário a atravessou como uma faca:

– Nossa, essa Mulher-Maravilha foi pra praia e 
pegou muito sol! (Santana, 2015, p. 44).

O comentário em relação à cor da pele de Malu sugere 

uma ideia equivocada de que ter a tonalidade de pele mais 

escura é uma característica indesejada e que, portanto, deveria 

ser justificada. Assim como ocorrido com a mãe de Malu, em 

muitas situações o racismo sofrido paralisa, silencia e isola. Tratar 

do tema é pertinente na medida em que crianças, adolescentes 

e até mesmo as pessoas adultas precisam se conscientizar 



129

Capítulo 3

da necessidade de combater atitudes, comentários, piadas 

e frases preconceituosas a fim de promover uma sociedade 

mais justa e inclusiva.

Nesse aspecto, a ampliação de literaturas afro-brasileiras 

voltadas a diferentes públicos as torna uma ferramenta assertiva, 

pois possibilita que os indivíduos possam se sentir parte de 

determinados grupos étnicos a partir da representatividade, 

uma vez que, segundo Santos (2022, p. 473):

Na literatura brasileira, o negro aparece como 
bandido, negro dócil, aquele bonzinho que aceita 
tudo sem questionar, sem uma base teórica que 
agregue valores ao negro. Não se pode combater 
o problema racial no Brasil, enquanto a sociedade 
ainda reforçar esses estereótipos sobre o negro.

É por escassez de materiais assim que muitas crianças 

acabam reproduzindo comportamentos racistas; pelos negros 

não terem sido bem representados ou por estarem invisíveis 

nos livros e nas histórias aos quais tiveram contato. Um 

exemplo disso é dado por Bianca Santana ao relatar a história 

de uma família, composta por quatro irmãos.

Em um domingo, os quatro desciam as escadas 
ao lado da portaria do prédio aos pulos. Veio Renê, 
amigo querido dos pais, brincar com a criançada 
toda. Cada um ganhou cócegas e devolveu 
risadas. Menos Lili:

– Sai daqui, seu preto!

Renê respondeu rindo:

– Você também é preta.

– Eu não sou preta. Eu sou morena.



130

Capítulo 3

Ele estancou. E os irmãos, também crianças, 
aprenderam que era possível ser racista aos cinco 
anos de idade (Santana, 2015, p. 63-64).

O posicionamento preconceituoso adotado pelas 

crianças é resultado das vivências e experiências com o meio 

que os cerca, uma vez que o preconceito se encontra enraizado 

nas estruturas da sociedade. A educação é indispensável para o 

rompimento dessa perspectiva preconceituosa, discriminatória 

e excludente em relação à população negra. Assim como 

destacou Santos (2022, p. 476), “[...] é preciso plantar a 

semente da mudança nos estabelecimentos de ensino”. Nessa 

perspectiva, é preciso salientar que a implementação da Lei 

n.º 10.639/03, sendo uma ação afirmativa direcionada para o 

ensino, tem sido de suma importância para que as instituições 

e os profissionais que a compõem possam desenvolver um 

ensino voltado para a decolonialidade, rompendo com a 

história eurocêntrica, tal como já abordado no primeiro capítulo 

deste livro.

Segundo Alessandra Devulsky (2021, p. 74), “[...] negros e 

negras aparecem cada vez mais presentes nas redes de poder 

[...]”. Isso significa que as pessoas negras já conquistaram espaços 

importantes e ainda o estão fazendo; e embora já tenhamos 

avanços significativos, é comum a existência do preconceito ou 

a permanência do que chamamos de mito da democracia racial, 

como já tratamos nesta obra.

Cabe enfatizar que as campanhas de combate ao racismo 

e à discriminação racial têm sido ampliadas consideravelmente, 



131

Capítulo 3

bem como as políticas públicas para atender às demandas 

e exigências da população afro-brasileira. Entretanto, estas 

ainda não são o suficiente, uma vez que é preciso mobilizar 

e promover uma tomada de consciência e mudança de 

posicionamento por parte da população.

Infelizmente, o racismo se faz presente em diferentes 

meios e muitas vezes é silenciado ou mascarado nas mídias 

e nos meios televisivos, reforçando que a democracia racial 

é inexistente no Brasil, que existe coexistência pacífica na 

pluralidade e diversidade cultural. Por mais que os casos 

ocorridos de racismo sejam divulgados nos diferentes 

canais, ainda assim existem pessoas que acreditam que as 

reivindicações, a luta por direitos da população negra e as 

denúncias de atos racistas são exageros daqueles que o 

denunciam. Exemplo disso é trazido em um dos relatos de 

Bianca Santana (2015) a respeito da experiência vivenciada 

por Ju – aqui já apresentada – ao ressaltar a afirmação da 

sua identidade negra. Entretanto, tal afirmação vem a partir 

de posicionamentos racistas: em uma festa de fim de ano, 

da equipe em que ela trabalhava, ouvia os colegas afirmarem 

que não existia racismo no Brasil, mesmo diante da evidência 

quando comentaram “[...] a história do jogador de futebol 

chamado de macaco pela torcida, que resultou no vídeo de 

uma torcedora gritando a ofensa internet afora” (Santana, 

2015, p. 84).

De acordo com a autora, dona de si e da sua identidade 

negra, Ju não se cala e se posiciona, afirmando:



132

Capítulo 3

– Olha, pessoal, eu sou negra! Se alguém aqui me 
chamasse de macaca, seria uma ofensa pra mim.

Eu acharia racista.

Silêncio. Longa pausa antes de alguém ousar:

– Como assim negra, Ju? Você não é negra, você 
é morena! (Santana, 2015, p. 85).

O racismo é tão presente que até mesmo afirmar-se 

negra para um grupo de pessoas racistas pode provocar, 

nesses indivíduos, a resistência em aceitar a autodeclaração 

da pessoa negra, evidenciando a necessidade de combater 

não apenas as manifestações explícitas de racismo, mas 

também as atitudes sutis e as estruturas que perpetuam a 

discriminação racial. Além do mais, tal perspectiva demonstra 

a existência de um racismo baseado no que ficou conhecido 

como “colorismo”, que de acordo com o conceito pensado 

por Alice Walker (1983), citada por Alessandra Devulsky (2021), 

pessoas negras, mas de tom de pele clara tendem a ser melhor 

tratadas ou aceitas do que mulheres negras de tom de pele 

mais escura. 

Cabe aqui destacar que o colorismo – na perspectiva 

de Devulsky (2021) – significa exatamente a manutenção da 

supremacia branca em relação à população negra, uma vez 

que “[...] o racista branco distribuiu privilégios e recompensas 

com base na cor da pele” (hooks, 2001, p. 57 apud Devulsky, 

2021, p. 74). Entretanto, esses privilégios baseados na cor da 

pele não são sinônimos de garantia da ocupação das esferas 

de poder onde a presença da população negra é nula, ou 



133

Capítulo 3

seja, ser negro de tom de pele mais clara não garante acesso 

facilitado aos mesmos espaços que historicamente ocupa – e 

continua a ocupar – a população branca.

O ato racista não leva em consideração somente o tom 

de pele, mas todos os demais traços físicos. As atitudes de 

racismo estão presentes tanto nos indivíduos que compõem 

a sociedade quanto nas instituições, uma vez que, segundo 

Silvio Almeida (2019, p. 27), “[...] as instituições moldam o 

comportamento humano, tanto do ponto de vista das decisões 

e do cálculo racional, como dos sentimentos e preferências”.

Nessa mesma perspectiva, Kilomba afirma que o 

racismo institucional “[...] se refere a um padrão de tratamento 

desigual nas operações cotidianas tais como em sistemas e 

agendas educativas, mercados de trabalho, justiça criminal, 

etc.” (Kilomba, 2019, p. 77-78). É esse tipo de racismo que 

vez ou outra é anunciado pelas mídias, por meio de programas 

jornalísticos e sites de notícias, evidenciando a ocorrência de 

violências policiais contra indivíduos negros.

Bianca Santana traz em seus relatos diferentes 

realidades de pessoas negras que tiveram suas vidas ceifadas 

pela polícia. Dentre elas, Paulo Vitor, Alex, Douglas e Eduardo, 

vítimas desse racismo institucional existente na sociedade 

contemporânea, cujas questões raça e classe se intercruzam, 

uma vez que, “[n]o país onde justiça tem cor, preto bandido 

não merece julgamento. Só caixão ou cadeia. Mesmo que 

faça tudo direito, tem sempre o risco de não voltar pra casa” 

(Santana, 2015, p. 59).



134

Capítulo 3

O tratamento dado às pessoas negras pela polícia é 

diferente daquele dado às pessoas brancas pela mesma 

instituição, sendo necessário também considerar que, 

atualmente, ainda ocorre uma separação regional entre um 

grupo e outro. Essa separação é legado da escravização e do 

fim desta em 13 de maio de 1888, cujas políticas de inserção 

dos negros na sociedade brasileira foram inexistentes.

As políticas públicas para atender às demandas da 

comunidade negra, embora existam, ainda não são suficientes 

para garantir que a população negra tenha moradias nos locais 

mais centralizados das cidades, distanciando-os daqueles 

locais onde predomina o crime organizado. Além do mais, o 

relato de Bianca Santana (2015) acerca da história de Eduardo 

– uma criança de apenas 10 anos de idade – evidencia o 

quanto a violência policial pode acometer até mesmo àqueles 

que ainda não são capazes de compreender a realidade de um 

sistema opressor, discriminatório e seletivo.

3.3 SEGREGAÇÃO RACIAL ILEGAL, MAS 
ENRAIZADA NO IMAGINÁRIO SOCIAL

Em vários de seus relatos, Bianca Santana (2015) 

destaca o quanto, inevitavelmente e com certa recorrência 

em determinados locais, as mulheres negras são facilmente 

confundidas como trabalhadoras daqueles espaços, pois 

por sua negritude não poderiam frequentá-lo, uma vez que o 



135

Capítulo 3

local é daqueles “[...] onde quem frequenta é branco e quem 

trabalha é preto” (Santana, 2015, p. 334). Isso é resultado dos 

estereótipos enraizados na sociedade.

É interessante observar que até mesmo nos locais 

em que os estereótipos não deveriam se sobressair, como 

é o caso das universidades públicas, ainda assim eles se 

fazem presente e firmam o seu lugar, tornando ainda mais 

evidente a complexidade e a necessidade de se combater 

percepções preconcebidas em relação à população negra. 

É nessa perspectiva que Bianca Santana (2015) aponta que 

determinadas abordagens demonstram uma predisposição em 

associar determinadas atividades à figura de um funcionário, o 

que acaba por indicar a existência de estereótipos de gênero 

e ocupação.

A autora chama atenção que não somente os locais, mas 

os livros, as narrativas literárias – em muitas circunstâncias – 

também passam a ser direcionados a um público específico, 

pois ser mulher negra, trabalhadora, na visão colonialista não 

dá a ela o direito de adentrar em um curso que não “tenha a sua 

cara”, muito menos de ler ou comprar um livro indicado pela 

professora do referido curso. Exemplo disso é Luzia, que era 

babá, mas que tinha conseguido ingressar no curso de auxiliar 

de enfermagem e, ao tentar adquirir um livro indicado pela 

professora, ouviu o senhor da livraria lhe dizer com rispidez: 

“[...] Não viu que esses livros não são pra você? Sai daqui! Não 

tem nada aqui pra você. Sai. Sai” (Santana, 2015, p. 49).



136

Capítulo 3

Nem locais, nem profissões, nem livros. Nenhum desses 

está isento de ser destinado a determinados grupos em uma 

sociedade que, antes de qualquer coisa, julga pelo que vê; que 

se mantêm sob as bases do colonialismo; que perpetua as 

regras do eurocentrismo, cujos obstáculos, muitas vezes, não 

são superados por aqueles que, querendo ou não, precisam 

enfrentá-los.

A persistência dos estereótipos em relação à população 

negra revela a obrigatoriedade de que haja uma mudança 

cultural profunda na sociedade, cuja conscientização e 

educação desempenham papel crucial para tal mudança, uma 

vez que, para essa sociedade, marcada pela presença do 

colonialismo:

[...] toda atividade que signifique lidar com o público 
‘seleto’ exclui a trabalhadora negra, a começar 
pelas atividades de babá, copeira, na área do 
serviço doméstico é ser cozinheira, arrumadeira 
ou faxineira, não há problema se a empregada for 
negra (Gonzalez, 2018, p. 128).

Gonzalez (2018) destaca o quanto os diferentes espaços 

sociais mantêm a exclusão e o preconceito, ao enfatizar:

Aquele papo do ‘exige-se boa aparência’, dos 
anúncios de empregos, a gente pode traduzir por: 
‘negra não serve’. Secretária, recepcionista de 
grandes empresas, balconista de butique elegante, 
comissária de bordo, etc. e tal, são profissões que 
exigem contato com o tal público ‘exigente’ (leia-
se racista). Afinal de contas, para a cabeça desse 
‘público’, a trabalhadora negra tem que ficar no 
‘seu lugar’: ocultada, invisível, ‘na cozinha’. Como 
considera que a negra é incapaz, inferior, não pode 



137

Capítulo 3

aceitar que ela exerça profissões ‘mais elevadas’, 
‘mais dignas’ [...] (Gonzalez, 2018, p. 129, grifo do 
autor).

Nessa mesma perspectiva, Alzira Rufino (2003 apud 

Munanga, 2016, p. 134) ressalta:

Décadas de avanço no status das mulheres em 
todo mundo e no Brasil, e a mulher negra continua 
associada às funções que ela desempenhava na 
sociedade colonial imediatamente após a abolição. 
Em sua maioria, a empregada doméstica, a 
lavadeira, a faxineira, a cozinheira.

De acordo com Rufino (2003 apud Munanga, 2016), 

embora tenha havido avanços significativos, os espaços de 

poder ainda continuam – em sua maioria – sendo ocupados 

por homens e mulheres brancos, enquanto as mulheres 

negras seguem ocupando os mesmos espaços tradicionais. 

No entanto, é pertinente enfatizar que os espaços de poder 

quando ocupados por pessoas negras são passíveis de 

questionamentos e dúvidas, tal como apresentado nos relatos 

das experiências de Cláudia, mulher negra e cirurgiã 

Muitas vezes olhavam pra ela com dúvida no centro 
cirúrgico. Com avental e touca, era difícil perceber 
como era estilosa, bem-vestida, rica, e cometiam 
a gafe de perguntar se era instrumentadora 
(Santana, 2015, p. 66).

Ainda a respeito das experiências de Cláudia, a autora 

continua a apontar o quanto os espaços possuem um perfil 

étnico pré-estabelecido no imaginário social, mantido pelas 

bases do colonialismo, em que nem mesmo o direito de elevar-

se socialmente a pessoa negra tem direito. Diante disso, Bianca 



138

Capítulo 3

Santana (2015, p. 66-67) descreve uma situação ocorrida com 

Cláudia:

Numa manhã qualquer, acordou com o barulho do 
interfone e percebeu que a empregada não estava 
em casa. Viu pela câmera de segurança que era o 
carteiro, atendeu o interfone e soube que precisava 
assinar um recibo para pegar a encomenda.

[...]

Recebeu o pacote e, e enquanto assinava o papel, 
chegou uma senhora bastante elegante.

– Você pode, por favor, chamar sua patroa?

– Patroa?

– Sim. A dona da casa. Mudei pra cá recentemente 
e gostaria de me apresentar.

Esse olhar estigmatizado está presente na sociedade 

brasileira, apresentando, assim, uma espécie de segregação 

racial – não legalizada, mas internalizada no imaginário social 

– que acaba por direcionar lugares de brancos e lugares de 

negros (Devulsky, 2021).

3.4 DESIGUALDADES SOCIOECONÔMICAS 
NO BRASIL CONTEMPORÂNEO

Santana (2015) evidencia o quanto a pobreza e a falta de 

oportunidades ou de políticas públicas podem assolar a vida 

daqueles que precisam encontrar uma maneira de seguir a 

vida com dignidade, dando como exemplo seu pai, que ora foi 



139

Capítulo 3

bicheiro, ora dono de um bar e que, ao final das contas, acabou 

por tirar a própria vida – marcada por desilusões financeiras e 

uma solidão profunda –, revelando então um estado emocional 

complexo.

Nesse mesmo relato, Santana (2015) aponta o quanto 

a vida tumultuosa, arriscada e o suicídio de um familiar 

podem acarretar prejuízos emocionais na vida de crianças e 

adolescentes, uma vez que o trauma do suicídio de seu pai a 

fez criar as piores imagens a respeito dele e do sentimento que 

este tinha para com ela. Esses traumas, muitas vezes, podem 

não ser superados, a depender das condições financeiras e do 

olhar cuidadoso da família para o indivíduo.

Aliás, problema financeiro é algo presente na vida de 

muitas pessoas negras, tal como evidenciado por Bianca 

Santana (2015) ao relatar que Luzia, enquanto babá, mal tinha 

tempo para comprar o livro indicado pela professora do curso 

em que havia ingressado, pois “[...] não podia atrasar um 

minuto para receber as crianças do ônibus escolar” (Santana, 

2015, p. 47).

Equilibrar-se entre trabalho e universidade é ser desafiado 

diariamente entre mudar o lugar social ou permanecer nele; 

manter-se em um curso para alterar esse lugar social é outro 

desafio. Vale ressaltar que esse lugar é imposto tanto pelos 

olhares e posicionamentos de indivíduos racistas como pela 

fragilidade do sistema de políticas públicas que possibilitem 

a permanência dos grupos excluídos historicamente nas 

universidades.



140

Capítulo 3

Mesmo em espaços de fala e expressão, a mulher se 

depara com a ameaça da exclusão, a qual se apresenta não 

apenas em ambientes sociais e profissionais, mas também na 

simples manifestação de uma opinião. Em outras palavras, o 

ato de se posicionar e expressar o próprio pensamento, por si 

só, já a coloca em uma posição de vulnerabilidade, correndo o 

risco de ser inferiorizada.

Bianca Santana (2015), ao descrever a história do 

menino Belchior, evidencia o quanto as dificuldades financeiras 

acabam por silenciar determinados grupos e, em alguns casos, 

por aliená-los. Posicionar-se politicamente pode ser uma 

afronta para um sistema político que continua a ser dominado 

por um grupo específico – majoritariamente o homem branco 

e elitizado. Assim, Belchior via uma solução para o problema 

que enfrentava a família. 

Mesmo sem ter idade para votar, acompanhava o 
horário político e gostava do que ele falava. Casa, 
comida e escola pra todo mundo. Branco, preto, 
mulher e homem com as mesmas oportunidades 
(Santana, 2015, p. 55).

Segundo Devulsky (2021, p. 80), as 

[...] medidas de inserção racial nos espaços 
quase impermeáveis aos negros no Brasil são 
importantes, muito embora continuem sendo 
paliativos diante do quadro geral de racismo 
estrutural do país. 

Sendo assim, mesmo que a passos lentos, as políticas 

públicas têm viabilizado espaços significativos à população 

negra, bem como a alteração de realidades econômicas. Mas 



141

Capítulo 3

ainda há um longo caminho a ser percorrido, haja vista que 

para a manutenção de tais transformações é necessário que 

a sociedade compreenda a importância da política para a 

resolução de problemas socioeconômicos que afetam, em sua 

maioria, a população excluída historicamente.

3.5 NARRATIVAS RESSIGNIFICADAS: POR 
UMA OUTRA PERSPECTIVA DA HISTÓRIA 
AFRO-BRASILEIRA

Certamente a história que você já ouviu acerca da África 

e da população africana é aquela que inferioriza, vulnerabiliza 

e silencia esse grupo, e isso não é diferente com a história de 

seus descendentes em terras brasileiras. A história eurocêntrica 

colocou os africanos e seus descendentes em um lugar que não 

foi por eles, de fato, ocupado. A naturalização da escravização, 

do tratamento exótico; a falsa ideia de que homens e mulheres 

negros serviriam apenas como animais; a invenção de seres 

desprovidos de racionalização e a incapacidade de escreverem 

suas próprias histórias são resultado de uma perspectiva 

eurocêntrica que, sobre as bases das teorias raciais, cunhou a 

superioridade branca em consequência da inferioridade negra, 

com o objetivo de manutenção e legitimação dos privilégios da 

população branca.

Esses discursos foram amplamente divulgados nos 

bancos escolares, criando ideias falsas e equivocadas acerca da 



142

Capítulo 3

população negra e da história do continente africano. Kilomba 

(2019, p. 65, grifo da autora) traz a seguinte experiência na 

escola:

[...] lembro de crianças brancas sentadas na frente 
da sala de aula, enquanto as crianças negras 
se sentavam atrás. De nós, dos fundos da sala, 
era exigido que escrevêssemos com as mesmas 
palavras das crianças da frente ‘porque somos 
todos iguais’, dizia a professora. Nos pediam 
para ler sobre a época dos ‘descobrimentos 
portugueses’, embora não nos lembrássemos 
de termos sido descobertas/os. Pediam que 
escrevêssemos sobre o grande legado da 
colonização, embora só pudéssemos lembrar do 
roubo e da humilhação. E nos pediam que não 
perguntássemos sobre nossos heróis e heroínas 
de África, porque elas/eles eram terroristas e 
rebeldes. Que ótima maneira de colonizar, isto é, 
ensinar colonizadas/os a falar e escrever a partir 
da perspectiva do colonizador.

Embora não se tenha mais essa divisão entre os estudantes, 

ainda há a permanência de uma abordagem colonialista, 

eurocentrada, na qual se exaltam os feitos dos colonizadores 

e continuam a silenciar a população negra e indígena. Essa 

abordagem é resultado de um currículo escolar que ainda mantém 

as bases ideológicas da colonização, privilegiando a história e a 

perspectiva do grupo dominador e demonstrando a necessidade 

da ampliação de políticas educacionais mais efetivas, a fim de 

descolonizar o currículo educacional.

A ausência de uma abordagem diferenciada, a partir 

da perspectiva do negro, acaba propiciando a reprodução de 

uma história equivocada, única e silenciadora. Além do mais, 



143

Capítulo 3

a permanência dessa história produz efeitos diretos à questão 

identitária dos indivíduos, pois o negro, em nenhuma hipótese, 

gostaria de ter consigo atributos que o reduzissem a mero 

espectador.

A respeito dessa questão, Bianca Santana (2015) traz 

uma discussão acerca de tantos outros relatos sobre a história 

da África e daqueles que foram trazidos ao Brasil na condição 

de escravizados. Histórias que poderiam ser contadas de 

outras maneiras, a partir de outros olhares, apresentando 

novas perspectivas. Dito isso, cabe aqui ressaltar o quanto a 

literatura negra tem exercido papel significativo para trazer à 

tona narrativas que contemplem o protagonismo exercido pela 

população negra ao longo da história do Brasil.



144

Capítulo 3

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Como apresentado ao longo deste estudo, o ensino de 

História esteve e ainda se encontra pautado na perspectiva 

eurocêntrica, a qual está enraizada nas instituições 

educacionais – sendo, portanto, um desafio para a abordagem 

de uma história decolonial. A predominância de narrativas 

eurocêntricas no espaço escolar invisibiliza grupos étnicos 

que foram historicamente silenciados, mantendo as bases do 

colonialismo.

É pertinente destacar que o ensino de História a partir de 

2003, com a promulgação da Lei n.º 10.639/03, passa a ter 

como obrigatoriedade a abordagem da história e cultura africana 

e afro-brasileira, sendo um desafio a profissionais e instituições 

escolares em decorrência da ausência de materiais didáticos, 

da falta de qualificação dos professores e da manutenção 

colonial dos currículos escolares. Entretanto, o trato com a 

temática se faz necessário mediante a realidade vivenciada 

pelas pessoas negras no Brasil, as quais, de forma geral, 

ainda não estão em todos os espaços de poder. É importante 

também salientar que as ações/políticas empreendidas pelo 

Estado se deram em decorrência da luta do movimento negro 

e de vários esforços internacionais.



145

Capítulo 3

Embora tenham ocorrido avanços e conquistas 

significativas, ainda há muito o que se fazer para que as 

instituições abordem com mais eficácia a referida lei e 

alterem de forma significativa atitudes e valores dos sujeitos 

que compõem a sociedade brasileira. No entanto, alguns 

movimentos que ocorrem no âmbito educacional tendem a 

ser um empecilho para a efetivação da prática docente quanto 

à aplicação da Lei n.º 10.639/03, como a redução na carga 

horária das disciplinas de humanas, a maneira rasa com que 

os PCNs (Brasil, 1997) e a própria BNCC (Brasil, 2017) tratam 

da questão da pluralidade cultural e da lei supracitada, além da 

falta de formações de qualidade para os professores da rede 

básica de ensino.

A abordagem decolonial surge como uma possibilidade 

essencial e pertinente para redirecionar o olhar acerca da 

história cristalizada, criticando-a e possibilitando que outras 

perspectivas sejam levadas em consideração, nas quais as 

vozes antes silenciadas passam a ter espaço. É nesse aspecto 

que a literatura negra desempenha papel significativo e 

transformador, uma vez que enriquece o currículo educacional 

ao trazer à tona narrativas e vivências que representam a vida 

e luta de muitas pessoas negras na sociedade brasileira.

A literatura no ensino de História se coloca como 

uma ferramenta potencializadora, uma vez que é capaz 

de sensibilizar. Ainda, é um instrumento de resistência e 

de denúncia das mazelas sociais, cujas visões profundas 

evidenciam as vivências complexas das pessoas negras e 



146

Capítulo 3

possibilitam uma compreensão mais completa e empática da 

história e das lutas da população negra no Brasil.

O uso da literatura no ensino de História facilita e contribui 

significativamente para a abertura de diálogos sobre o racismo 

e as diferentes formas de resistências – e contribui, ainda, 

para a construção de identidades e imagens positivas acerca 

do ser negro na sociedade brasileira. A literatura possibilita 

aos estudantes, também, desenvolver habilidades críticas-

reflexivas, uma vez que estes podem realizar o confronto de 

narrativas e compreender que a construção histórica perpassa 

pela perspectiva dos diversos agentes que a compõem, sendo 

estabelecida também uma relação de poder entre esses 

agentes. Ao fazer uso da literatura negra na educação básica, 

mais especificamente no ensino médio, foi possível perceber o 

quanto os estudantes passam a compreender a complexidade 

das relações sociais que são estabelecidas entre os sujeitos, 

as experiências interseccionadas vivenciadas pelas mulheres 

negras; além disso, muitas meninas compartilharam suas 

experiências e se viram representadas nessas narrativas 

literárias.

Outro ponto de destaque quanto ao uso da literatura 

negra no ensino de História foi possibilitar aos estudantes 

se depararem com outras narrativas, que colocam em pauta 

diferentes temáticas que perpassam a vida das pessoas 

negras – como a existência do racismo institucional e estrutural 

–, observando e analisando como essas se manifestam no 

cotidiano. Mas também foi possível aos estudantes perceberem 



147

Capítulo 3

que sujeitos negros também são detentores de intelectualidade 

e estão ocupando espaços de poder e empoderando-se pelas 

narrativas literárias.

É, portanto, a partir da necessidade de uma abordagem 

decolonial no ensino de História que a obra Quando me 

descobri negra, de Bianca Santana (2015), se propõe como 

recurso significativo e potencializador das discussões em torno 

da mulher e das pessoas negras na sociedade brasileira.

Portanto, concluímos que a utilização da literatura no 

ensino de História é capaz de construir imagens positivas 

acerca da mulher negra na sociedade brasileira, além de 

sensibilizar os estudantes quanto às realidades experenciadas 

por esses sujeitos, as quais evidenciam a existência de uma 

discriminação interseccionada. A literatura, nesse contexto, 

possibilita uma análise crítica da sociedade e das estruturas 

que ainda mantêm a desigualdade de mulheres e homens 

negros, quando comparados a mulheres e homens brancos.



148

REFERÊNCIAS

ABREU, M.; MATTOS, H. Em torno das “Diretrizes curriculares 
nacionais para a educação das relações étnico-raciais e para o 
ensino de história e cultura afro-brasileira e africana”: uma conversa 
com historiadores. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 21, 
n. 41, p. 5-20, 2008. DOI: 10.1590/S0103-21862008000100001. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/eh/a/59tmSkhj3wzhwrCrdgC
4cvx/?lang=pt. Acesso em: 4 ago. 2025.

AKOTIRENE, C. Interseccionalidades. São Paulo: Pólen, 2019. 
Disponível em: https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/1154/o/
Interseccionalidade_(Feminismos_Plurais)_-_Carla_Akotirene.
pdf?1599239359. Acesso em: 18 nov. 2022.

ALMEIDA, S. L. Raça e racismo. In: ALMEIDA, S. L. Racismo 
estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. p. 17-38.

ALMEIDA, M. S. Desumanização da população negra: genocídio 
como princípio tácito do capitalismo. Revista em Pauta: Teoria 
Social e Realidade Contemporânea, Rio de Janeiro, v. 12, n. 34, 
p.131-154, 2014. DOI: 10.12957/rep.2014.15086. Disponível em: 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/revistaempauta/article/
viewFile/15086/11437. Acesso em: 4 ago. 2025.

ASSEMBLEIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal 
dos Direitos Humanos. Unicef Brasil. 1948. Disponível em: https://
www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. 
Acesso em: 18 set. 2022.



149

Referências

ASSIS, D. N. C. Interseccionalidades. Salvador: UFBA, 
Superintendência de Educação a Distância, 2019. p. 27-39. 
Disponível em: http://repositorio.ufba.br/ri/handle/ri/30892. Acesso 
em: 8 set. 2022.

AZEREDO, E. G. As muitas vidas e identidades de Carolina 
Maria de Jesus: o uso do biográfico e do autobiográfico no 
ensino das relações étnico raciais. 2018. Dissertação (Mestrado 
Profissional em Ensino de História) – Faculdade de Formação 
de Professores, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, São 
Gonçalo, 2018. Disponível em: https://educapes.capes.gov.br/
bitstream/capes/432029/2/Edson%20Azeredo.pdf. Acesso em: 20 
maio 2023.

BITTENCOURT, C. M. F. Ensino de História: fundamentos e 
métodos. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2018.

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional. Diário Oficial da União: 
seção 1, Brasília, DF, n. 248, p. 27833-27841, 23 dez. 1996. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm. 
Acesso em: 4 ago. 2025.

BRASIL. Decreto nº 3.551, de 4 de agosto de 2000. Institui o 
Registro de Bens Culturais de Natureza Imaterial que constituem 
patrimônio cultural brasileiro, cria o Programa Nacional do 
Patrimônio Imaterial e dá outras providências. Diário Oficial da 
União. Brasília, DF, 2000. Disponível em: https://www.planalto.gov.
br/ccivil_03/decreto/d3551.htm. Acesso em: 4 ago. 2025.

BRASIL. Decreto nº 4.228, de 13 de maio de 2002. Institui, no 
âmbito da Administração Pública Federal, o Programa Nacional 
de Ações Afirmativas e dá outras providências. Diário Oficial da 
União, Brasília, DF, Seção 1, p. 6, 2002. Disponível em: https://



150

Referências

www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2002/d4228.htm. Acesso 
em: 4 ago. 2025.

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 
9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes 
e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da 
Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 
Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da União, 
Brasília, DF, 2003. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 4 ago. 2025.

BRASIL. Parâmetros curriculares nacionais: terceiro e quarto 
ciclos do ensino fundamental: História. Secretaria de Educação 
Fundamental. Brasília, DF: MEC/SEF, 1997. Disponível em: http://
portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/pcn_5a8_historia.pdf. Acesso 
em: 10 jan. 2023.

BRASIL. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre 
o ingresso nas universidades federais e nas instituições federais 
de ensino técnico de nível médio e dá outras providências. Diário 
Oficial da União, Brasília, DF, 2012. Disponível em: https://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm. 
Acesso em: 4 ago. 2025.

BRASIL. Base nacional comum curricular. Brasília, DF: Ministério 
da Educação, 2017. Disponível em: https://portal.mec.gov.br/index.
php?option=com_docman&view=download&alias=79601-anexo-
texto-bncc-reexportado-pdf-2&category_slug=dezembro-2017-
pdf&Itemid=30192. Acesso em: 8 nov. 2023.

BRASIL. Lei n° 14.532, de 11 de janeiro de 2023. Dispõe sobre 
a equiparação da injúria racial ao crime de racismo e dá outras 
providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 2023. Disponível 
em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/lei/
l14532.htm. Acesso em: 9 abr. 2023.



151

Referências

CANDIDO, A. O direito à literatura. In: CANDIDO, A. Vários 
escritos. 5. ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre azul, 2011. p. 171-193.

CEREZER, O. M. Ensinar história afro-brasileira e indígena no 
século XXI: a diversidade em debate. Curitiba: Appris, 2019.

CUNHA, E. M. G. P. Parte IV: Desigualdades, diferença em saúde. 
In: GOLDENBERG, P.; MARSIGLIA, R. M. G.; GOMES, M. H. A. 
(org.). O clássico e o novo: tendências, objetos e abordagens em 
ciências sociais e saúde. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2003. p. 239-247. 
Disponível em: https://books.scielo.org/id/d5t55. Acesso em: 5 fev. 
2023.

DAVIS, A. O legado da escravidão: parâmetros para uma nova 
condição da mulher. In: DAVIS, A. Mulheres, raça e classe. 
Tradução: Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 2016. p. 
21-46.

DEVULSKY, A. O colorismo interno: aspectos da introjeção. In: 
DEVULSKY, A. Colorismo. São Paulo: Jandaíra, p. 62-90, 2021. 

DOMINGUES, P. Movimento negro brasileiro: alguns apontamentos 
históricos. Tempo, n. 23, p. 100-122, 2007. DOI: 10.1590/S1413-
77042007000200007. Disponível em: https://www.scielo.br/j/tem/a/
yCLBRQ5s6VTN6ngRXQy4Hqn/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 
20 nov. 2022.

D’ONOFRIO, S. Ruth Guimarães: uma romancista negra na 
imprensa brasileira dos anos 1940. Acervo, Rio de Janeiro, v. 33, n. 
1, p. 789-203, 2020. Disponível em: https://revista.an.gov.br/index.
php/revistaacervo/article/view/1524/1438. Acesso em: 10 jul. 2023.

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 66. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2018.



152

Referências

GOMES, N. L. Diversidade étnico-racial: por um projeto educativo 
emancipatório. Revista Retratos da Escola, Brasília, DF, v. 2, n. 
2-3, p. 95-108, 2008. DOI: 10.22420/rde.v2i2/3.127. Disponível 
em: https://retratosdaescola.emnuvens.com.br/rde/article/view/127. 
Acesso em: 28 mar. 2023.

GOMES, N. L. Movimento negro e educação: ressignificando 
e politizando a raça. Educação e Sociedade, Campinas, 
v. 33, n. 120, p. 727-744, 2012. DOI: 10.1590/S0101-
73302012000300002. Disponível em: https://www.scielo.br/j/es/a/
sZMWK9Q7ZFGnVpV55X85WZD/?lang=pt. Acesso em: 21 fev. 
2023.

GOMES, N. L. O movimento negro e a intelectualidade negra 
descolonizando os currículos. In: BERNADINO-COSTA, 
J.; MALDONADO-TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. (org.). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2018. p. 247-275.

GONTIJO, R. Identidade nacional e ensino de história: a diversidade 
como patrimônio sociocultural. In: ABREU, M.; SOIHET, R. (org.). 
Ensino de História: conceitos, temáticas e metodologia. Rio de 
Janeiro: Casa da Palavra, 2003. p. 55-79.

GONZALEZ, L. A categoria político-cultural de amefricanidade. 
Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92-93, p. 69-82, 1988. 
Disponível em: https://negrasoulblog.wordpress.com/wp-
content/uploads/2016/04/a-categoria-polc3adtico-cultural-de-
amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf. Acesso em: 21 ago. 2025.

GONZALEZ, L. A mulher negra na sociedade brasileira: uma 
abordagem político econômica. In: GONZALEZ, L. Primavera para 
as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. São Paulo: 
UCPA, 2018. p. 34-53.



153

Referências

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução: 
Tomaz Tadeu da Silva e Guaracira Lopes Louro. 11. ed. Rio de 
Janeiro: DP&A, 2006.

HOLLANDA, H. B. Explosão feminista. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2018.

hooks, b. Ensinando a transgredir: a educação como prática da 
liberdade. Tradução: Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2013.

JORGE, D. S. et al. Movimento negro: a atuação política do 
movimento como fator de conversão de suas demandas em 
políticas públicas. Caderno Virtual, v. 1, n. 32, p. 1-18, 2016. 
Disponível em: https://www.portaldeperiodicos.idp.edu.br/
cadernovirtual/article/view/1189. Acesso em: 20 fev. 2023.

JUSTINO, M. E. Poesia negro-feminina: discurso poético e 
empoderamento em Elisa Lucinda. 2021. Dissertação (Mestrado em 
Letras) – Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade 
Federal da Paraíba, João Pessoa, 2021. Disponível em: https://
repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/21996. Acesso em: 18 
jun. 2023.

KILOMBA, G. Memórias da plantação: episódios de racismo 
cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

KÜTTER, C. A. Ana Maria Gonçalves: “Meu livro foi minha busca 
também, por construir uma identidade de uma história que me 
foi negada, a história dos negros no Brasil”. Fórum de Literatura 
Brasileira Contemporânea, Rio de Janeiro, v. 12, n. 24, p. 
291-391, dez. 2020. DOI: 10.35520/flbc.2020.v12n24a34303. 
Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/flbc/article/
view/34303/22808. Acesso em: 4 ago. 2025.



154

Referências

KRUGER, R. B. Ensino de História e descolonização do currículo: 
considerações iniciais. Revista Educação Pública, Rio de 
Janeiro, v. 22, n. 20, p. 1-3, 2022. DOI: 10-18264/REP. Disponível 
em: https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/22/20/
ensino-de-historia-e-descolonizacao do-curriculo-consideracoes 
iniciais#:~:text=A%20descoloniza%C3%A7%C3%A3o%20dos%20
curr%C3%ADculos%20 diz,de%20recorrentes%20debates%20
no%20Brasil. Acesso em: 6 abr. 2023.

LEITE, K. K. O. Cristiane Sobral: uma voz de resistência na 
poesia contemporânea. 2021. Dissertação (Mestrado em 
Letras – Estudos Literários) - Departamento de Comunicação e 
Letras, Universidade Estadual de Montes Claros, Montes Claros, 
2021. Disponível em: https://www.posgraduacao.unimontes.br/
uploads/sites/12/2022/05/CRISTIANE-SOBRAL-UMA-VOZ-DE-
RESISTENCIA-NA-POESIA-CONTEMPORANEA-Karen.pdf. Acesso 
em: 30 maio 2023.

LIMA, E. B. S. Identidades em conflito: uma leitura das peças 
de Cristiane Sobral. 2013. Monografia (Licenciatura em Letras/
Português e Respectivas Literaturas) – Instituto de Letras, 
Departamento de Teoria Literária e Literaturas, Universidade de 
Brasília, Brasília, DF, 2013. Disponível em: https://bdm.unb.br/
handle/10483/5823. Acesso em: 24 jul. 2023.

LIMA, H. P. Personagens negros: um breve perfil na literatura 
infanto-juvenil. In: MUNANGA, K. (org.). Superando o racismo na 
escola. 2. ed. rev. Brasília, DF: Ministério da Educação, Secretaria 
de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005. p. 
101-116.

LOURENÇO, A. P. P. Continuo preta: a vida de Sueli Carneiro. 
Lutas Sociais, São Paulo, n. 49, p. 352-259, 2022. DOI: 10.23925/
ls.v26i49.62440. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/
ls/article/view/62440. Acesso em: 5 jul. 2023.



155

Referências

MACHADO, B. A. Escre(vivência): a trajetória de Conceição Evaristo. 
Revista História Oral, v. 7, n. 1, p. 243-265, 2014. Disponível 
em: https://www.revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/
view/343. Acesso em: 19 maio 2023.

MACHADO, M. H. P. T. Maria Firmina dos Reis: escrita íntima na 
construção do si mesmo. Estudos Avançados, v. 33, p. 91-108, 
2019. DOI: 10.1590/s0103-4014.2019.3396.0007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ea/a/3sYhgN85tfbF5yn5sVFBycz/. Acesso 
em: 7 jun. 2023.

MARTINS, A. B. Livro didático e ensino de história da África e 
cultura afro-brasileira: narrativas e políticas públicas. Revista 
Semina, Passo Fundo, v. 21, n. 1, p. 135-152, 2022. DOI: 10.5335/
srph.v21i1.13376. Disponível em: https://seer.upf.br/index.php/ph/
article/view/13376. Acesso em: 11 jun. 2024.

MATO GROSSO. Documento de referência curricular para 
Mato Grosso: concepções para a educação básica. Mato Grosso: 
Secretaria de Estado de Educação, 2018. Disponível em: https://
sites.google.com/view/bnccmt/educa%C3%A7%C3%A3o-infantil-
e-ensino-fundamental/documento-de-refer%C3%AAncia-curricular-
para-mato-grosso. Acesso em: 21 maio 2022.

MATO GROSSO. Plano estadual de educação. Cuiabá: Secretaria 
de Estado de Educação, 2021. Disponível em: https://www3.seduc.
mt.gov.br/pde/plano-estadual-de-educacao. Acesso em: 11 set. 
2023.

MATO GROSSO. Por uma educação antirracista. Cuiabá: 
SEDUC/MT, 2023. Disponível em: https://www3.seduc.mt.gov.br/
educacao-do-campo-e-quilombola/politica-antirracista. Acesso em: 
15 jun. 2024.



156

Referências

MENDES, M. R. T. Maria Firmina dos Reis: mulher e escritora 
oitocentista. Revista do Imea, v. 2, n. 1, p. 39-48, 2014. Disponível 
em: https://revistas.unila.edu.br/IMEA-UNILA/article/view/202. 
Acesso em: 7 jun. 2023.

MIRANDA, F. R. Uma romancista negra intérprete da nação: Ruth 
Guimarães em “Água Funda”. Revista Cerrados, Brasília, DF, v. 
30, n. 57, p. 34-40, 2021. Disponível em: https://periodicos.unb.br/
index.php/cerrados/article/view/38289. Acesso em: 26 jul. 2023.

MONTEIRO, A. M. Professores e livros didáticos: narrativas e 
leituras no ensino de História. In: ROCHA, H. A. B.; REZNIK, L.; 
MAGALHÃES, M. S. (org.). A história na escola: autores, livros e 
leituras. Rio de Janeiro: FGV, 2009. p. 175-199.

MÜLLER, M. L. R. Aspectos a serem considerados na 
implementação da Lei 10.639/03 nas escolas de Mato Grosso. 
Revista Educação Pública, Cuiabá, v. 19, n. 40, p. 305-317, 2010. 
Disponível em: http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S2238-
20972010000200007&script=sci_abstract&tlng=pt. Acesso em: 10 
abr. 2023.

MUNANGA, K. Racismo, discriminação racial e ações afirmativas: 
a sociedade atual. In: MUNANGA, K.; GOMES, N. L. O negro no 
Brasil de hoje. 2. ed. São Paulo: Global, 2016. p. 171-197.

OLIVA, A. R. A História da África nos bancos escolares: 
representações e imprecisões na literatura didática. Estudos Afro-
asiáticos, v. 25, n. 3, p. 421-461, 2003. DOI: 10.1590/S0101-
546X2003000300003. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/eaa/
v25n3/a03v25n3.pdf. Acesso em: 7 abr. 2023.

PAIXÃO, M.; GOMES, F. Histórias das diferenças e das 
desigualdades revisitadas: notas sobre gênero, escravidão, raça e 
pós-emancipação. In: XAVIER, G.; FARIAS, J. B.; GOMES, F. (org.). 



157

Referências

Mulheres negras no Brasil escravista e do pós-abolição. São 
Paulo: Selo Negro, 2012. p. 297-303.

PEREIRA, M. M.; SILVA, M. Percurso da lei 10639/03: antecedentes 
e desdobramentos. Linguagens & Cidadania, v. 14, p. 1-12, 2012. 
DOI: 10.5902/26746921. Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/
LeC/article/view/23810. Acesso em: 28 mar. 2023.

PESAVENTO, S. J. História e literatura: uma nova história. 
Nuevo Mundo Mundos Nuevos, p. 1-9, 2006. DOI: 10.4000/
nuevomundo.1560. Disponível em: https://journals.openedition.org/
nuevomundo/1560#quotation. Acesso em: 28 jul. 2022.

PINTO, C. R. J. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo: 
Fundação Perseu Abramo, 2003.

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 
Latina. In: LANDER, E. (org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-americanas. 
Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 116-142.

RIBEIRO, D. Quem tem medo do feminismo negro? São Paulo: 
Companhia das Letras, 2018.

ROCHA, L. C. P. Políticas afirmativas e educação: a Lei 10639/03 
no contexto das políticas educacionais no Brasil contemporâneo. 
2006. Dissertação (Mestrado em Educação e Trabalho) – Setor 
de Educação, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2006. 
Disponível em: https://hdl.handle.net/1884/27924. Acesso em: 25 
mar. 2023.

RODRIGUES, C.; FREITAS, V. G. Ativismo feminista negro no 
Brasil. Revista Brasileira de Ciência Política, n. 34, p. 1-54, 
2021. DOI: 10.1590/0103-3352.2021.34.238917. Disponível em: 



158

Referências

https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/NFdhTdVVLSRPHzdDzVpBYMq/
abstract/?lang=pt. Acesso em: 10 abr. 2024.

SANTANA, B. Quando me descobri negra. São Paulo: SESI-SP, 
2015.

SANTANA, B. Currículo Lattes. CNPq, 2023. Disponível 
em: https://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/busca.
do;jsessionid=8963933BCD2EA78166F424E156246FFA.
buscatextual_0#. Acesso em: 5 fev. 2023.

SANTANA, V. Sueli Carneiro. Revista Blogs de Ciência da 
Universidade Estadual de Campinas: Mulheres na Filosofia, 
Campinas, v.7, n.4, p. 1-13, 2022. Disponível em: https://www.
blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/filosofas/sueli-carneiro/. 
Acesso em: 6 jul. 2023.

SANTOS, A. L. A literatura afro-brasileira em sala de aula: caminhos 
para o incentivo da leitura e da história e da cultura. Njinga & Sapé: 
Revista Internacional de Culturas, Línguas Africanas e Brasileiras, 
São Francisco do Conde, v. 2, p. 471-495, 2022. Número especial. 
Disponível em: https://revistas.unilab.edu.br/index.php/njingaesape/
article/view/1071. Acesso em: 1 abr. 2023.

SANTOS, E. F. et al. A Lei nº 10.639/03 e o epistemicídio: relações e 
embates. Educação e realidade, Porto Alegre, v. 43, n. 3, p. 949-
967, 2018. DOI: 10.1590/2175-623665332. Disponível em: https://
www.scielo.br/j/edreal/a/JXQP9M8NVGb6cCFH4hZwgFC/?lang=pt. 
Acesso em: 20 fev. 2023.

SANTOS, G. A. Investigação sobre a natureza e a espécie humana. 
In: SANTOS, G. A. A invenção do “ser negro”: um percurso das 
ideias que naturalizam a inferioridade dos negros. Rio de Janeiro: 
Pallas, 2005. p. 19-61.



159

Referências

SILVA, D. J. L. Mulheres na literatura: escritas de autoria feminina 
negra. 2021. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de 
História) – Instituto de Geografia, História e Documentação, 
Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiabá, 2021. Disponível em: 
http://ri.ufmt.br/handle/1/4705. Acesso em: 20 jul. 2022.

SILVA, J. et al. Didática do ensino superior e a Lei 10.639/03 nos 
cursos de História do Ceará. História & Ensino, Londrina, v. 25, 
n. 2, p. 35-57, 2019. DOI: 10.5433/2238-3018.2019v25n2p35. 
Disponível em: https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/histensino/
article/view/34704. Acesso em: 24 fev. 2023.

SILVA, M. A. M. Os acontecimentos de Ruth Guimarães (1920-
2014): alcances e limites para uma intelectual negra em São 
Paulo. Cadernos Pagu, Campinas, n. 65, p. 1-20, 2022. DOI: 
10.1590/18094449202200650010. Disponível em: https://www.
scielo.br/j/cpa/a/xKKMB7mF3sKvD4xKkYMmChF/?lang=pt. Acesso 
em: 26 jul. 2023.



160

SOBRE A AUTORA

Rosiane Pereira Viscovini

Graduada em História pela Universidade 
do Estado de Mato Grosso (Unemat) 
(2018) e em Pedagogia pelo Centro 
Universitário Cidade Verde (UNICV) 
(2024). Possui especialização em História 
e Cultura Afro-brasileira pela Faculdade 
Venda Nova do Imigrante (Faveni) (2020) 
e mestrado em Ensino de História pela 
Unemat (2024). Atualmente é docente 

efetiva da educação básica na Rede Municipal de Ensino de Nova 
Mutum/MT.

ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7051-660X

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1955027557816364

E-mail: rosiane.viscovini@gmail.com

https://orcid.org/0009-0007-7051-660X
http://lattes.cnpq.br/1955027557816364
mailto:rosiane.viscovini@gmail.com


“Quando me descobri negra”
ensino de História afro-brasileira
 e identidade a partir da literatura

Rosiane Pereira Viscovini

A presente investigação discute a importância da literatura feminina 
negra na construção identitária, visando à desconstrução de 
preconceitos e estereótipos estruturalmente arraigados na sociedade 
contemporânea. Desse modo, o ensino de História na educação 
básica é concebido como um espaço primordial para a implementação 
de abordagens decoloniais. A análise empreendida concentra-se na 
representação e inserção da população negra no currículo do ensino 
de História na educação básica, a partir do uso da literatura feminina 
negra, buscando compreender a influência das políticas públicas 
implementadas pelo Estado brasileiro – particularmente aquelas 
decorrentes da organização e das reivindicações do movimento 
feminista negro. Tal iniciativa visa a proporcionar aos estudantes 
o reconhecimento do protagonismo e da agência histórica da 
população negra, capacitando-os à identificação e à construção 
de suas identidades. Esse processo fomenta o rompimento com 
padrões eurocêntricos, culminando em um ensino decolonial que 
fortalece a identidade étnica por meio da representatividade positiva 
e de práticas voltadas à redução das desigualdades sociais. Por fim, 
esta obra aprofunda conceitos cruciais e contemporâneos atinentes 
às relações étnico-raciais, tais como raça, racismo, colorismo, 
interseccionalidade e decolonialidade, os quais são indispensáveis 
para a compreensão da complexidade da temática em questão.


	_heading=h.ikobkjbxrxef
	_heading=h.six6tapzvarb
	_heading=h.k96fqjjdy5sa
	_Hlk207452395
	Prefácio
	Apresentação
	Capítulo 1
	O movimento negro 
e a importância do ensino 
de história na efetivação da lei n.º 10.639/03: trajetórias, desafios e perspectivas na Educação afro-brasileira
	1.1 Implementação da Lei n.º 10.639/03: possibilidades e desafios na promoção 
da educação afro-brasileira
	1.2 Educação afro-brasileira em Mato Grosso: diálogos e reflexões entre 
a efetivação da Lei n.º 10.639/03, 
os documentos estaduais e a BNCC



	Capítulo 2
	Protagonismo e feminismo negro: uma história de resistências 
e conquistas
	2.1 Entre lutas e resistências: 
a situação da mulher negra no Brasil
	2.2 Além da margem: literatura feminina negra como resistência e protagonismo
	2.3 Vozes silenciadas: a importância da literatura feminina negra




	Capítulo 3
	Quando me descobri negra: 
vozes de Bianca Santana 
e outras mulheres na construção da identidade
	3.1 Identidade e representatividade em todos os espaços
	3.2 Entre a reinvenção e a resistência: as faces do racismo na sociedade contemporânea
	3.3 Segregação racial ilegal, mas enraizada no imaginário social
	3.4 Desigualdades socioeconômicas no Brasil contemporâneo
	3.5 Narrativas ressignificadas: por uma outra perspectiva da história afro-brasileira



	Considerações finais
	Referências
	Sobre a autora




